
 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

LA FOI 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Shora Kuetu 



2 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
© 2022 Édition : ANJC PRODUCTIONS 

24 rue Charles Fourier, 91000 Évry 

Tél : 06 12 13 21 49 

www.tv2vie.org 

 

STRICTEMENT INTERDIT À LA VENTE 

Œuvre protégée dans la catégorie droits moraux - Lois du 11 mars 

1957, du 03 juillet 1985, du 1er août 2006, du 12 juin 2009 et du 

28 octobre 2009 - Cette œuvre pourra être utilisée à des fins autres 

que commerciales dans tous les pays (la diffusion, l’impression et 

la distribution en totalité ou en partie de l’œuvre doivent 

uniquement se faire gratuitement) sans en dénaturer la pensée de 

l’auteur. 

Les citations des versets bibliques sont extraites de la BIBLE DE YÉHOSHOUA 

HA MASHIAH (BYM) version 2021. 



3 
 

INTRODUCTION................................................................................. 5 

CHAPITRE 1 : QU’EST-CE QUE LA FOI ? .................................... 11 

I/ DÉFINITION .............................................................................. 12 

II/ LA SOURCE DE LA FOI ........................................................... 23 

III/ LES CONSÉQUENCES DE LA FOI ........................................ 34 

IV/ LES CONSÉQUENCES DE LA FOI DANS LA VIE 

D’ABRAHAM  ................................................................................. 51 

CHAPITRE 2 : LES ENNEMIS DE LA FOI ..................................... 57 

I/ L’INCRÉDULITÉ ........................................................................ 58 

II/ LE DOUTE ................................................................................. 64 

III/ L’APPARENCE DE LA PIÉTÉ ................................................ 68 

IV/ LES SENTIMENTS................................................................... 83 

V/ LES RICHESSES ET LES CHOSES DE CE MONDE............. 100 

CHAPITRE 3 : L’APOSTASIE ........................................................ 105 

I/ LES DOCTRINES DE DÉMONS ET LES FAUX DOCTEURS 105 

II/ L’ÉGAREMENT ...................................................................... 118 

CONCLUSION ................................................................................. 129 

Tableau d’aide................................................................................... 134 

 

 

 

 

 

 

 



4 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



5 
 

INTRODUCTION 
 

En ces temps de la fin, un grand nombre de chrétiens se 

détournent de la foi biblique pour s’attacher à des croyances 

inspirées par des démons. En effet, l’apostasie annoncée par les 

prophètes a atteint son paroxysme et un évangile édulcoré et 

dépouillé de toute vérité est proclamé partout dans le monde. A 

tel point que beaucoup de chrétiens ne savent même pas ce 

qu’est la foi. En parallèle, ceux qui se soumettent à la vérité 

sont traités d’égarés et sont rejetés. 

 

Il y a dans notre génération un manque criant d’hommes et de 

femmes de foi. Des personnes qui, par leur foi, vivent dans la 

simplicité de l’Évangile. Des personnes qui vivent cachées en 

Yéhoshoua et refusent d’être des stars et des idoles. Des 

personnes qui rejettent les acclamations, les honneurs et la 

publicité. « Eux dont le monde n'était pas digne, égarés dans 

les régions inhabitées et dans les montagnes, et dans les 

cavernes et dans les trous de la Terre. » (Hébreux 11 : 38). Des 

personnes qui veulent imiter les hommes et les femmes de foi 

du temps passé.  

 

« Et les foules ayant vu ce que Paulos avait fait, élevèrent la 

voix et dirent en langue lycaonienne : Les Elohîms s'étant faits 

semblables à des humains sont descendus vers nous. Et ils 

appelaient Barnabas Zeus, et Paulos Hermès, parce que c'était 

lui en effet qui portait la parole. Or le prêtre de Zeus qui était 

devant leur ville, ayant amené des taureaux et des guirlandes 

aux portes, voulait offrir un sacrifice avec les foules. Mais les 

apôtres Barnabas et Paulos, ayant appris cela, déchirèrent 

leurs vêtements et se précipitèrent dans la foule en criant et 

disant : hommes, pourquoi faites-vous ces choses ? Nous aussi, 



6 
 

nous sommes des humains ayant les mêmes sentiments que 

vous, et vous annonçant l'Évangile, pour que vous vous 

détourniez de ces choses vaines vers l'Elohîm vivant, qui a fait 

le ciel et la Terre, la mer et toutes les choses qui y sont : Lequel, 

dans les générations passées, a permis à toutes les nations de 

suivre leurs propres voies. Et cependant, il ne s'est pas laissé 

sans témoignage, en faisant du bien, en nous donnant du ciel 

les pluies et les saisons fertiles, remplissant nos cœurs de 

nourriture et de joie. Et bien qu'en disant ces choses, c'est avec 

difficulté qu'ils empêchèrent les foules de leur sacrifier. » Actes 

14 : 11-18.  

 

Ils étaient fermes dans la foi évangélique et refusaient les 

honneurs des Hommes. Ils étaient crucifiés avec le Seigneur et 

ne vivaient que pour lui. Ils n’étaient pas attachés aux richesses 

et ils pouvaient dire qu’ils n’avaient ni argent ni or, mais ils 

avaient la Puissance du Saint-Esprit qui libérait les gens du joug 

du péché (Actes 3 : 1-11). Ils pouvaient dire aux riches : « … 

que ton argent aille en perdition avec toi, puisque tu as pensé 

acquérir le don d'Elohîm avec de l'argent ! » (Actes 8 : 20). Les 

hommes et les femmes de foi dont la Bible parle étaient des 

visionnaires. Ils avaient compris que les biens matériels 

n’étaient pas la véritable richesse.  

 

« À vous maintenant riches ! Pleurez et gémissez sur les 

malheurs qui viennent sur vous ! Votre richesse est pourrie et 

vos vêtements sont mangés par les mites, votre or et votre 

argent sont rouillés, et leur rouille sera pour vous un 

témoignage et dévorera vos chairs comme un feu. Vous avez 

accumulé des richesses dans les derniers jours. Voici, le salaire 

dont vous avez frustré les ouvriers qui ont moissonné vos 

champs crie, et les cris des moissonneurs sont parvenus aux 



7 
 

oreilles du Seigneur Tsevaot. Vous avez vécu dans les grands 

luxes sur la Terre, vous vous êtes donnés à une vie de douceur 

et de luxe, et vous avez engraissé vos cœurs comme en un jour 

de brebis destinées à la boucherie. Vous avez condamné, vous 

avez assassiné le juste sans qu'il vous résiste. » Yaacov 5 : 1-

6.  

 

De nos jours, beaucoup se réclament de la foi en prenant pour 

exemple ceux qui nous ont précédés. Pourtant, quand on 

examine leur vie, ils sont loin de la doctrine biblique, loin de la 

sanctification, loin de la foi dont parlent les Écritures. Ils 

aiment les honneurs et les acclamations, ils aiment les 

richesses, ils aiment justifier leur vie de péché en prétextant 

l’amour d’Elohîm, ils aiment ignorer les enseignements tels 

que la repentance, la sanctification, la haine du mal… Ils 

aiment qu’on leur chatouille les oreilles. Paulos avait bien 

prophétisé sur eux en disant qu’ils « ne supporteront pas la 

saine doctrine » (2 Timotheos 4 : 3). Et bien, nous y sommes ! 

Nous pouvons parler au présent : « ils ne supportent pas la saine 

doctrine ». Ils ne supportent pas le Mashiah. Pourtant, ils 

croient en quelque chose, mais leur croyance n’est pas 

comparable à la foi. 

 

La différence entre croyance et foi 

« Tu crois qu'Elohîm est un ? Tu fais bien. Les démons le 

croient aussi et ils tremblent. » Yaacov 2 : 19.  

 

Dans ce passage, Yaacov déclare que les démons croient 

qu’Elohîm est UN. Mais il ne faut surtout pas en déduire que 

l’apôtre enseigne que les esprits impurs ont la foi. En réalité, 

toutes les créatures (démons et humains) sont croyantes. Mais 

cette croyance est purement intellectuelle, car pour être 



8 
 

considéré comme croyant, il suffit de reconnaitre l’existence 

d’un fait ou d’un événement. L’intelligence humaine est 

suffisamment ténébreuse (Ephésiens 4 : 18), et aveugle (2 

Corinthiens 4 : 4) pour laisser vaquer son imagination plus 

profondément dans la ténèbre. Et cette « prouesse » 

intellectuelle permet de croire à tout et à n’importe quoi. Alors 

ils se disent athéistes et ils croient en la non-existence du 

Créateur. Ils déclarent haut et fort que leur croyance est basée 

sur Rien. Cela signifie donc que leur elohim s’appelle « Rien ». 

D’autres, croient dur comme fer au big bang et à la théorie de 

l’évolution, étant persuadés que leurs ancêtres étaient des 

singes. D’autres encore, attribuent la création aux extra-

terrestres, etc. De leur côté, les chrétiens apostats croient en un 

évangile falsifié et à l’anti-mashiah. Les religieux de tous 

bords, quant à eux, croient qu’ils seront sauvés à cause de la 

pratique de leur religion et de leurs coutumes… Ils croient tous 

en quelque chose. Mais est-ce suffisant ? Leurs croyances 

transforment-elles leur vie ? Guérissent-ils de leurs maladies ? 

Sont-ils délivrés de leurs péchés et de leurs démons ? 

Connaissez-vous quelqu’un qui est ressuscité grâce à la théorie 

de l’évolution ? 

 

« Mais quelques-uns d'entre les Juifs, exorcistes ambulants, 

entreprirent de prononcer le Nom du Seigneur Yéhoshoua sur 

ceux qui étaient possédés d'esprits mauvais, en disant : je vous 

conjure par ce Yéhoshoua que Paulos prêche ! Or c'étaient 7 

fils de Scéva, juif, principal prêtre. Mais l'esprit mauvais 

répondant leur dit : je connais Yéhoshoua et je sais qui est 

Paulos. Mais vous, qui êtes-vous ? Et l'homme en qui était 

l'esprit mauvais sautant sur eux, les maîtrisa l’un après l’autre 

avec une telle force qu'ils s'enfuirent de cette maison nus et 

blessés. Et cela fut connu de tous ceux qui habitaient Éphèse, 



9 
 

tant juifs que grecs, et une terreur tomba sur eux tous, et le 

Nom du Seigneur Yéhoshoua était magnifié. » Actes 19 : 13-

17. 

 

Les sept fils de Scéva étaient croyants. Ils étaient juifs et fils du 

principal prêtre donc ils se confiaient certainement à la Torah. 

Ils étaient même conscients des réalités spirituelles 

démoniaques. Bien plus, ils savaient que le Nom du Seigneur 

était suffisamment puissant pour délivrer les gens tourmentés 

par des esprits impurs. Mais cela n’a pas suffi ! La foi ce n’est 

pas simplement une adhésion intellectuelle à la doctrine 

biblique. En effet, on peut même avoir une connaissance 

parfaite des Écritures (1 Corinthiens 13 : 2) sans pour autant 

que cette connaissance soit accompagnée de foi. La foi permet 

à l’Évangile de Yéhoshoua de porter du fruit en nous : « Car la 

parole d'Elohîm est vivante et efficace, et plus pénétrante 

qu'aucune épée à deux tranchants, et perçant jusqu'à la 

division de l'âme et de l'esprit, et des jointures et des moelles. 

Et elle juge les pensées et les intentions du cœur » (Hébreux 4 : 

12).  

 

La foi nous fait passer de jugés à non jugés, de morts à vivants, 

d’un royaume à un autre, de pécheurs à sanctifiés, de perdus et 

condamnés à sauvés et justifiés… La foi donne accès à la vie 

d’Elohîm en nous. Elle ne saurait donc être comparée à une 

simple adhésion intellectuelle qui, comme son nom l’indique, 

se cantonne à une toute petite partie de l’être humain : son 

intellect ; alors que la foi en Yéhoshoua révolutionne l’individu 

dans son corps, son âme et son esprit.  

 

 



10 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



11 
 

CHAPITRE 1 

QU’EST-CE QUE LA FOI ? 
 

 

Il existe trois types de foi : la foi en tant que don, la foi fruit 

de l’Esprit, et la foi synonyme de l’Évangile. 

La foi, don de l’Esprit  

« Car à l'un est donnée en effet par le moyen de l'Esprit la 

parole de sagesse, mais à un autre, la parole de connaissance, 

selon le même Esprit, mais à un autre, la foi par le même 

Esprit… » 1 Corinthiens 12 : 8-9. 

 

La foi, fruit de l’Esprit  

« Mais le fruit de l'Esprit c'est l'amour, la joie, la paix, la 

patience, la bonté, la bénignité, la foi, la douceur, le contrôle 

de soi. » Galates 5 : 22.  

 

La foi, synonyme de l’Évangile  

« Or j'étais inconnu de visage aux assemblées de Judée qui sont 

dans le Mashiah, mais elles avaient seulement entendu dire : 

Celui qui autrefois nous persécutait, prêche maintenant la 

foi qu'il détruisait autrefois. Et elles glorifiaient Elohîm à 

cause de moi. » Galates 1 : 22-24. 

(Voir aussi Hébreux 11). 

 

La foi c’est la confiance qu’un humain place en Yéhoshoua ha 

Mashiah suite à la révélation de la parole. Cette confiance est 

une véritable et profonde adhésion de l’esprit et du cœur. Et 

cette adhésion n’est pas optionnelle, avoir foi en Yéhoshoua est 

un commandement. Ce qui signifie que ne pas avoir foi en 



12 
 

Yéhoshoua est un péché. En effet, la volonté d’Elohîm c’est : 

« que tous les humains soient sauvés et qu'ils viennent à la 

connaissance précise et correcte de la vérité. » (1 Timotheos 

2 : 4). Or il est évident que ne pas faire la volonté d’Elohîm 

constitue un péché. 

 

« Et c'est ici son commandement : que nous croyions au Nom 

de son Fils Yéhoshoua Mashiah, et que nous nous aimions les 

uns les autres, selon le commandement qu'il nous a donné. » 1 

Yohanan 3 : 23. 

 

« Celui qui croit au Fils d'Elohîm a le témoignage en lui-même. 

Celui qui ne croit pas Elohîm fait de lui un menteur, parce qu'il 

ne croit pas au témoignage qu'Elohîm a rendu au sujet de son 

Fils. » 1 Yohanan 5 : 10. 

 

I/ DÉFINITION 
 

La première fois qu’il est fait mention de la foi envers notre 

Seigneur, c’est avec Abraham, le père de la foi. Il est dit 

qu’Abraham « (…) crut en YHWH, qui le lui compta comme 

justice. » (Bereshit 15 : 6). Dans ce verset, le terme croire est 

issu de l’hébreu aman signifiant « supporter », « confirmer », 

« être fidèle » ... Ce passage est repris par Paulos dans Romains 

chapitre 4 verset 3 : « Car que dit l'Écriture ? Abraham a cru 

en Elohîm et cela lui a été compté comme justice. » Ici, le verbe 

croire, pisteuo en grec, peut être défini par « penser être vrai », 

« être persuadé de », « donner du crédit », « placer sa confiance 

en », « avoir confiance ». 

 

« Or, en l’entendant, Yéhoshoua fut étonné, et il dit à ceux qui 

le suivaient : Amen, je vous le dis, même en Israël, je n'ai pas 



13 
 

trouvé une aussi grande foi. » Matthaios 8 : 10. 

 

« Or la foi est la substance de choses qu'on espère, une 

conviction de celles qu'on ne voit pas » Hébreux 11 : 1. 

 

Dans ces passages, le mot grec pistis, traduit par foi, peut être 

défini par « une conviction de la vérité », « croyance », 

« fidélité », « foi à toute épreuve » … 

 

A/ La substance ou le fondement 
 

D’abord, il y a la substance ou le fondement des choses 

espérées : « Or la foi est la substance de choses qu'on 

espère… » 

 

La substance, hupostasis en grec, peut être définie par les 

termes « fondation », « fondement », et « confiance » ou les 

expressions « être réel », « ce qui a une existence actuelle », 

« la qualité substantielle », « ferme assurance » … Selon le 

dictionnaire Larousse, une substance désigne « toute matière 

dont une chose est formée », mais aussi « l’essentiel du contenu 

de quelque chose ». Et selon le Centre National de Ressources 

Textuelles et Lexicales (CNRTL), c’est notamment « la nature 

profonde, le fondement » ou encore « ce qui constitue le 

contenu, la matière de quelque chose ». 

 

Le fondement peut être défini par la « base, l’élément essentiel 

sur lequel s'appuie tout le reste » ; les « principes sur lesquels 

se fonde un système » ; et aussi la « raison solide qui appuie la 

réalité de quelque chose, le justifie » (Larousse). 

À partir de ces définitions, on peut retenir ces quelques 

principes sur la foi : 



14 
 

- La foi c’est la fondation des choses qu’on espère. 

- La foi c’est la base des choses qu’on espère. 

- La foi c’est l’élément essentiel sur lequel s’appuient les 

choses qu’on espère. 

- La foi c’est le principe sur lequel sont fondées les 

choses qu’on espère. 

- La foi c’est ce qui doit justifier les choses qu’on espère. 

- La foi c’est ce qui donne de la matière aux choses qu’on 

espère. 

- La foi c’est le contenu des choses qu’on espère. 

- La foi c’est la nature profonde des choses qu’on espère. 

 

En résumé, la foi c’est la fondation, le fondement, la substance, 

la base, l’élément essentiel, le principe, la justification, la 

matière, le contenu, la nature profonde… des choses qu’on 

espère. 

 

On comprend aisément pourquoi certains miracles dépendent 

de la foi des personnes qui s’approchent du Seigneur. Dans les 

évangiles Yéhoshoua disait souvent : « Qu’il vous soit fait 

selon votre foi » (Matthaios 8 : 13 ; 9 : 29 ; 15 : 28…), car ce 

que nous espérons qu’il nous soit fait, repose sur la foi que nous 

avons dans la capacité du Seigneur à nous exaucer et à réaliser 

ces choses. 

 

« Et une femme ayant une perte de sang depuis 12 ans, et qui, 

ayant dépensé tout son bien pour les médecins, n'avait pu être 

guérie par aucun, s'approcha par derrière et toucha le bord de 

son vêtement. Immédiatement la perte de sang s'arrêta. Et 

Yéhoshoua dit : Qui m'a touché ? Comme tous le niaient, 

Petros et ceux qui étaient avec lui dirent : Maître, la foule qui 



15 
 

t'entoure te presse, et tu dis : Qui m'a touché ? Mais Yéhoshoua 

dit : Quelqu'un m'a touché, car je sais qu'une force est sortie 

de moi. Et la femme, voyant qu'elle n'était pas restée cachée, 

vint en tremblant et, tombant devant lui, lui déclara devant tout 

le peuple pour quelle raison elle l'avait touché, et comment elle 

avait été guérie instantanément. Mais il lui dit : Prends 

courage, ma fille. Ta foi t'a sauvée. Va en paix. » Loukas 8 : 

43-48. 

 

Cette femme « se disait en elle-même : Si seulement je touche 

son vêtement, je serai sauvée ! » (Matthaios 9 : 21) et une force 

sortit du Seigneur et la guérit immédiatement. Cela signifie que 

lorsqu’on place notre foi en Yéhoshoua, certaines choses que 

nous espérons, nous sont automatiquement données. 

 

B/ Les choses qu’on espère 
 

Les choses qu’on espère sont nombreuses et variées. Cela peut 

être la guérison, la délivrance, la résurrection, le salut de nos 

proches, le réveil de nos villes, de nos pays… mais cela peut 

aussi consister à concevoir un enfant comme Sarah et Abraham, 

à ouvrir la mer en deux comme Moshé, à arrêter la pluie comme 

Eliysha, à gagner des guerres comme David, à fermer la gueule 

des lions comme Daniye’l… Il n’y a aucune limite. Toutes ces 

choses sont à la portée du Tout-Puissant. Par la foi, nous 

retrouvons donc la capacité de dominer que YHWH avait 

confiée à Adam et Chavvah. Nous pouvons dominer sur les 

animaux, sur les éléments terrestres et sur nos propres vies. Car 

notre vie elle-même fait partie de ces choses qui doivent avoir 

la foi pour substance et pour fondement.  

« Or le juste vivra par la foi. Mais si quelqu'un se retire, mon 

âme ne prend pas plaisir en lui » Hébreux 10 : 38. 



16 
 

« Voici, l'âme de celui qui s'élève n'est pas droite en lui, mais 

le juste vivra par sa foi ». Chabaqquwq 2 : 4. 

 

Le mot vivre, zao en grec, signifie « vivre », « respirer », « être 

parmi les vivants (non mort) », « vivre une vraie vie », « celle 

digne de ce nom », « manière de vivre et d'agir »… Le mot 

vivre en hébreu, chayah, comprend la résurrection (revenir à la 

vie, retrouver la vie, revivre), la guérison (sortir de la maladie, 

du découragement, de la faiblesse), la vie éternelle et le fait de 

donner la vie… Chayah et zao nous enseignent donc que la vie, 

ce n’est pas simplement le fait de ne pas être mort, c’est aussi 

la santé du corps, la résurrection, l’éternité et le fait de vivre 

une vie digne de ce nom, c’est-à-dire une vie consacrée à servir 

Elohîm. Et cette vie doit avoir pour substance et pour 

fondement la foi. Cette substance est inébranlable. 

 

Mais pour que ces choses se matérialisent dans nos vies, cela 

dépend de la foi qu’on leur associe. Elohîm nous a fait une 

promesse : « Et tout ce que vous demanderez en mon Nom, je 

le ferai, afin que le Père soit glorifié dans le Fils » (Yohanan 

14 : 13). Il vous suffit d’y croire, car : « (…) Si tu peux le croire, 

toutes choses sont possibles pour celui qui croit. » (Markos 9 : 

23), sans douter : « Amen, car je vous dis que quiconque dira à 

cette montagne : Sois enlevée et jetée dans la mer, et qui 

n'aura pas douté en son cœur, mais qui croit que ce qu'il dit 

arrivera, ce qu'il dit se fera pour lui. C'est pourquoi je vous 

dis : Tout ce que vous demanderez en priant, croyez que vous 

le recevez, et cela sera pour vous. » (Markos 11 : 23). 

 

C/ La conviction ou la preuve 
 

Ensuite, la foi est la conviction ou la preuve des choses 



17 
 

invisibles : « …une conviction de celles qu'on ne voit pas ». 

 

Une conviction se dit elegchos en grec et se traduit par 

« preuve », « ce par quoi une chose est prouvée ou attestée », 

ou encore « conviction », (certitude fondée sur des preuves 

évidentes). 

Selon Larousse, une preuve c’est « l’élément matériel 

(document contractuel, attestation) qui démontre, établit, 

prouve la vérité ou la réalité d'une situation de fait ou de 

droit. ». Cela peut aussi être défini par « être ou chose qui, par 

leur existence même, témoignent de la réalité de quelque 

chose ». De son côté, le CNTRL définit la preuve de cette 

façon : « fait, témoignage, raisonnement susceptible d'établir 

de manière irréfutable la vérité ou la réalité de (quelque 

chose) ». 

 

Les Écritures contiennent des centaines de témoins, de 

témoignages, de faits et de documents qui ont pour but 

« d’établir de manière irréfutable » la véracité de la parole 

d’Elohîm et la réalité de son existence. 

 

Témoins et témoignages  

« Et nous, nous sommes témoins de toutes les choses qu'il a 

faites, tant au pays des Juifs qu'à Yeroushalaim. Lui qu’ils ont 

tué en le suspendant au bois. Elohîm l'a ressuscité le troisième 

jour et lui a donné de se manifester en apparaissant, non à tout 

le peuple, mais aux témoins choisis d'avance par Elohîm, à 

nous qui avons mangé et bu avec lui, après qu'il fut ressuscité 

des morts. Et il nous a ordonné de prêcher au peuple et de 

témoigner que c'est lui qui a été désigné par Elohîm, juge des 

vivants et des morts. Tous les prophètes rendent de lui le 

témoignage, que quiconque croit en lui, reçoit le pardon de 



18 
 

ses péchés par son Nom. » Actes 10 : 39-43.  

 

« Il parut un homme, envoyé d'Elohîm. Son nom, Yohanan. 

Celui-ci vint en témoignage, pour rendre témoignage au sujet 

de la lumière, afin que tous croient au travers de lui. Il n'était 

pas la lumière, mais il était le témoin de la lumière. » Yohanan 

1 : 6-8. 

 

« Or beaucoup de Samaritains de cette ville-là crurent en lui 

à cause de la parole de la femme qui avait rendu ce 

témoignage : Il m'a dit tout ce que j'ai fait. » Yohanan 4 : 39. 

 

« Nous donc aussi, puisque nous sommes entourés d'une si 

grande nuée de témoins » Hébreux 12 : 1. 

(Voir aussi Actes 18 : 5, 23 : 11, 28 : 23 ; Yohanan 1 : 34, 3 : 

11). 

 

Faits  

« Mais moi, j'ai un témoignage plus grand que celui de 

Yohanan, car les œuvres que mon Père m'a donné d'accomplir, 

ces œuvres mêmes que je fais, témoignent de moi que c'est 

mon Père qui m'a envoyé. » Yohanan 5 : 36. 

 

« Elohîm confirmant leur témoignage par des signes, et des 

prodiges, et divers miracles et distributions de l'Esprit Saint, 

selon sa propre volonté » Hébreux 2 : 4. 

 

Lois et écrits 

« Vous sondez les Écritures parce que vous pensez avoir en 

elles la vie éternelle, et ce sont elles qui rendent témoignage de 

moi. » Yohanan 5 : 39. 

 



19 
 

« Mais maintenant, sans la Torah est manifestée la justice 

d'Elohîm, la Torah et les prophètes lui rendant témoignage. » 

Romains 3 : 21. 

 

« Et cet Évangile du Royaume sera prêché dans toute la terre 

habitée, pour servir de témoignage à toutes les nations et alors 

viendra la fin. » Matthaios 24 : 14. 

(Voir aussi Yohanan 21 : 24). 

 

D/ Les choses qu’on ne voit pas 
 

Le Créateur 

« Car la colère d'Elohîm se révèle du ciel contre toute impiété 

et toute injustice des humains qui retiennent la vérité dans 

l'injustice, parce que ce qu'on peut connaître d'Elohîm est 

manifeste parmi eux, car Elohîm le leur a manifesté. Car ses 

choses invisibles, mais aussi sa puissance éternelle et sa 

divinité, se voient clairement depuis la création du monde dans 

ses ouvrages quand on y réfléchit, pour qu'ils soient 

inexcusables » Romains 1 : 18-20. 

 

Parmi les choses qu’on ne voit pas, on peut inclure : les choses 

invisibles, la puissance éternelle, la divinité d’Elohîm. Mais 

quand elles se « matérialisent » ou « agissent » au travers de 

ses ouvrages, de sa création, c’est là que nous les voyons. « Car 

nous sommes son ouvrage, ayant été créés en Yéhoshoua 

Mashiah pour les bonnes œuvres qu'Elohîm a préparées 

d'avance, afin que nous marchions en elles. » (Ephésiens 2 : 

10). Les chrétiens en tant que nouvelles créatures (2 

Corinthiens 5 : 17) sont des preuves des choses qu’on ne voit 

pas et donc de l’existence du Seigneur. C’est la foi qui nous 

donne accès à cette nouvelle création. Notre foi est une preuve 



20 
 

de la réalité des choses invisibles. 

 

« Par la foi, nous comprenons que les âges ont été mis en ordre 

par la parole d'Elohîm, de sorte que les choses qui se voient 

proviennent de celles qui ne sont pas exposées à la vue. » 

Hébreux 11 : 3. 

 

La lumière 

« Le peuple qui marchait dans la ténèbre voit une grande 

lumière, et la lumière resplendit sur ceux qui habitaient la terre 

de l'ombre de la mort. » Yesha’yah 9 : 1. 

 

« Il parut un homme, envoyé d'Elohîm. Son nom, Yohanan. 

Celui-ci vint en témoignage, pour rendre témoignage au sujet 

de la lumière, afin que tous croient au travers de lui. Il n'était 

pas la lumière, mais il était le témoin de la lumière. » Yohanan 

1 : 6-8. 

 

La vie éternelle 

« Et la vie a été manifestée, et nous avons vu et nous rendons 

témoignage, et nous vous annonçons la vie éternelle qui était 

vers le Père et qui nous a été manifestée. » 1 Yohanan 1 : 2. 

 

L’Esprit, l’eau et le sang 

« Il y en a aussi trois qui rendent témoignage sur la Terre : 

l'Esprit, l'eau et le sang, et ces trois-là se rapportent à un. » 1 

Yohanan 5 : 8. 

 

L’armée céleste 

« Le serviteur de l'homme d'Elohîm se leva de grand matin et 

sortit. Et voici qu'une armée entourait la ville avec des chevaux 

et des chars. Le serviteur dit à l'homme d'Elohîm : Ah ! Mon 



21 
 

seigneur, comment ferons-nous ? Il lui répondit : N'aie pas 

peur, car ceux qui sont avec nous sont plus nombreux que ceux 

qui sont avec eux. Éliysha pria et dit : S'il te plaît, YHWH ! 

Ouvre ses yeux afin qu'il voie. Et YHWH ouvrit les yeux du 

serviteur et il vit. Et voici la montagne était pleine de chevaux 

et de chars de feu autour d'Éliysha. » 2 Melakhim 6 : 15-17. 

 

En ouvrant nos yeux spirituels, le Seigneur nous permet donc 

de voir les choses invisibles de son Royaume éternel et nos 

regards se figent sur Lui. En effet, la foi véritable nous amène 

à avoir une Espérance céleste qui est Yéhoshoua. 

 

« Paulos, apôtre de Yéhoshoua Mashiah selon le 

mandat d'Elohîm, notre Sauveur et Seigneur, Yéhoshoua 

Mashiah notre espérance. » 1 Timotheos 1 : 1.  

 

Et cela a des conséquences sur la façon dont nous considérons 

les choses qui sont sur la terre. En effet, à partir du moment où 

le Seigneur ouvre nos yeux, un changement de regard sur les 

richesses de ce monde se produit.  

 

« Car c'est en espérance que nous sommes sauvés. Or, 

l'espérance qu'on voit n'est plus espérance, car ce que l’on voit, 

pourquoi l’espérer encore ? Mais si nous espérons ce que nous 

ne voyons pas, nous l'attendons assidûment et patiemment, 

avec persévérance. » Romains 8 : 24-25.  

 

Dans ce passage Paulos nous apprend que l’espérance que nous 

voyons ou encore les choses terrestres ne sont plus notre 

espérance.  

 

Soyons donc les imitateurs de Moshé, dont la foi en YHWH, 



22 
 

l’a amené à regarder les trésors de l’Égypte ainsi que sa 

position de prince comme de la boue parce qu’il considérait 

l’opprobre du Mashiah comme la véritable richesse.  

 

« Par la foi, Moshé devenu grand refusa d'être appelé fils de la 

fille de pharaon, choisissant d'être maltraité avec le peuple 

d'Elohîm, plutôt que d'avoir pour un temps la jouissance du 

péché. Estimant l'opprobre du Mashiah comme une richesse 

plus grande que les trésors de l'Égypte, car il regardait plus 

loin, vers la rémunération. Par la foi, il quitta l'Égypte, sans 

craindre la fureur du roi, car il demeura ferme, comme voyant 

celui qui est invisible » Hébreux 11 : 24-27.  

 

Soyons les imitateurs de Paulos qui regardait les choses de ce 

monde comme une perte, comme des excréments « à cause de 

l’excellence de la connaissance d’Elohîm ». 

 

« Mais ces choses qui étaient pour moi un avantage, je les ai 

regardées comme une perte à cause du Mashiah. Mais au 

contraire, je considère même que toutes choses sont une perte 

à cause de l'excellence de la connaissance du Mashiah 

Yéhoshoua, le Seigneur, à cause duquel, j’ai perdu toutes 

choses, et je les considère comme les excréments des animaux 

afin de gagner Mashiah, et d'être trouvé en lui, ayant non pas 

ma propre justice, celle qui vient de la Torah, mais celle qui est 

par la foi au Mashiah, la justice qui vient d'Elohîm par la 

foi, pour le connaître, lui, et la puissance de sa résurrection et 

la communion de ses souffrances, en devenant conforme à lui 

dans sa mort, pour arriver en effet, par n'importe quel moyen, 

à la résurrection d'entre les morts. Non que j’aie déjà reçu cela 

ou que je sois déjà rendu parfait, mais je cours pour le saisir, 

et c'est pour cela aussi que j'ai été saisi par le Mashiah, 



23 
 

Yéhoshoua. » Philippiens 3 : 7-12. 

Et ces choses que nous devons considérer comme une perte ne 

se limitent pas aux richesses matérielles, mais elles concernent 

aussi le rang que nous occupons dans ce monde ou que nous 

souhaitions occuper.  

 

Nous comprenons donc que la foi est l’affirmation, la garantie, 

la promesse formelle que quelque chose est vrai, certain et sûr. 

La foi matérialise, rend tangible, établit la réalité et la vérité des 

choses invisibles. Or, ce n’est pas en vain. D’abord, cette 

caractéristique de la foi pousse le chrétien à persévérer malgré 

les combats. Car en étant sur terre il peut accéder aux choses 

spirituelles. Ensuite, elle sert de preuve contre ceux qui 

rejettent la foi. C’est parce que ces choses invisibles sont 

parfaitement visibles qu’ils sont inexcusables et que la colère 

d’Elohîm se manifestera contre eux. Nous avons là, tout ce qui 

est nécessaire pour rendre un verdict lors d’un jugement. Parce 

qu’il y a une nuée de témoins, de témoignages, de faits, de lois 

et de documents qui s’amassent sur cette terre et qui serviront 

de pièces à conviction contre les incrédules lors de leur 

jugement.  

 

II/ LA SOURCE DE LA FOI 
 

« Car quiconque invoquera le Nom du Seigneur sera sauvé. 

Mais comment invoqueront-ils celui en qui ils n'ont pas cru ? 

Et comment croiront-ils en celui dont ils n'ont pas entendu 

parler? Et comment en entendront-ils parler, sans quelqu'un 

qui prêche ? Mais comment prêchera-t-on, si l’on n’est pas 

envoyé ? Selon qu'il est écrit : Qu'ils sont beaux les pieds de 

ceux qui annoncent l’Évangile de la paix, de ceux qui 



24 
 

annoncent l’Évangile des bonnes choses ! Mais tous n'ont pas 

obéi à l'Évangile. Car Yesha`yah dit : Seigneur, qui est-ce qui 

a cru à ce qu’il a entendu de nous ? Ainsi la foi vient de ce 

qu'on entend, et l'on entend au moyen de la parole d'Elohîm. 

Mais je dis : Ne l'ont-ils pas entendue ? Au contraire ! Leur 

voix est allée par toute la Terre, et leur parole jusqu'aux 

extrémités de la terre habitée. » Romains 10 : 13-18.  

 

« Mais ces choses sont écrites afin que vous croyiez que 

Yéhoshoua est le Mashiah, le Fils d'Elohîm, et qu'en croyant 

vous ayez la vie par son Nom. » Yohanan 20 : 31. 

 

A/ La parole d’Elohîm 
 

1. La source et le moyen 
« Ainsi la foi vient de ce qu'on entend, et l'on entend au moyen 

de la parole d’Elohîm. » Romains 10 : 17.  

 

Le mot traduit en français par « vient » est issu du grec ek. Cette 

préposition exprime une origine (point d'où l'action ou le 

mouvement procède), « de », « hors » (d'un lieu, du temps, 

d'une cause.) Le mot grec traduit par « au moyen » est dia. Il 

signifie aussi « à travers », « la raison pour laquelle une chose 

est faite ».  

 

Selon ce passage, seule la parole du Seigneur, révélée dans la 

Bible est LA SOURCE et LE MOYEN donnés aux humains 

pour avoir la foi. Toutes les autres sources et tous les autres 

moyens utilisés pour communiquer la foi doivent être rejetés, 

car ils ne peuvent la produire. 

 

Nous comprenons que la foi biblique est spirituelle, car elle est 



25 
 

intimement liée à la parole d’Elohîm qui est à la fois sa source 

et le moyen utilisé pour la transmettre. Or la parole est Esprit 

et Vie. 

 

« C'est l'Esprit qui donne la vie, la chair ne sert à rien. Les 

paroles que je vous ai dites sont esprit et sont vie. » Yohanan 

6 : 63.  

 

2. L’inefficacité des autres sources 
Aujourd’hui, beaucoup d’églises utilisent des sources et des 

moyens autres que la proclamation de l’Évangile pour toucher 

les âmes. Croyant bien faire, ils s’inspirent du monde pour 

amener les êtres humains à Elohîm. Ainsi, pour atteindre la 

jeunesse, beaucoup de chantres font du rap, du rock, de la pop 

et pratiquent toutes sortes de danses. D’autres croyants se 

servent des éléments de la culture mondaine : films, peinture, 

pièces de théâtre, romans… pour atteindre les gens du monde. 

De même que le formalisme auquel beaucoup d’églises 

adhèrent (bâtiments, vêtements…) ne possède aucune force et 

ne peut être une source et un moyen valables pour 

communiquer la foi. Vous trouverez dans ces églises beaucoup 

de croyants, beaucoup d’adeptes du légalisme et du 

formalisme, beaucoup de chrétiens qui ont abandonné 

l’Évangile pour s’attacher à nouveau à la Torah de Moshé, mais 

très peu de chrétiens authentiques.  

 

La foi ne peut être engendrée que par la Parole d’Elohîm. Vous 

ne devez donc pas utiliser des méthodes ou des moyens 

humains pour convaincre les gens de leur péché. Seule la 

proclamation de la parole de vérité produit la conviction et la 

foi. 

 



26 
 

« Et ma parole et ma prédication n'ont pas été en paroles 

persuasives de la sagesse humaine, mais en démonstration 

d'Esprit et de puissance, afin que votre foi ne soit pas en la 

sagesse humaine, mais en la puissance d'Elohîm. » 1 

Corinthiens 2 : 4-5. 

 

B/ Les oreilles spirituelles 
 

1. Les portes de la foi 
« Que celui qui a une oreille entende ce que l'Esprit dit aux 

assemblées ! »  Apocalupsis 2 : 7.  

 

Notons aussi que le Seigneur dit à sept reprises et cela pour 

chaque Église de l’Apocalypse : « Que celui qui a une oreille 

entende ce que l’Esprit dit aux assemblées ».  

 

Les oreilles sont donc les portes de la foi. Cela signifie que pour 

avoir la foi, il faut déjà avoir eu l’occasion d’entendre la parole. 

Or, nous le savons, tous ceux qui écoutent la parole ne se 

convertissent pas pour autant : « Car nous aussi, nous avons été 

évangélisés de même que ceux-là. Mais la parole entendue ne 

leur a servi à rien, parce qu'ils n'étaient pas mêlés par la foi 

avec ceux qui l'entendirent. » (Hébreux 4 : 2). 

 

« Lorsque quelqu’un entend la parole du Royaume et ne la 

comprend pas, le Mauvais vient et arrache ce qui est semé 

dans son cœur : c’est celui qui a reçu la semence le long du 

chemin. Et celui qui a été semé sur les endroits pierreux, c'est 

celui qui entend la parole et la reçoit immédiatement avec 

joie; mais il n'a pas de racine en lui-même et il ne tient qu'un 

temps et, dès que survient une tribulation ou une persécution 

à cause de la parole, immédiatement il trébuche. Et celui qui 



27 
 

a reçu la semence parmi les épines, c'est celui qui entend la 

parole d'Elohîm, mais en qui les soucis de cet âge et la 

séduction des richesses étouffent la parole et la rendent 

stérile. Mais celui qui a reçu la semence dans la bonne terre, 

c'est celui qui entend la parole et la comprend. Et il produit en 

effet du fruit, l'un 100, l'autre 60, l'autre 30. » Matthaios 13 : 

19-23. 

 

Selon cette parabole, la parole est une semence. Or toute 

semence a vocation à se développer et à porter du fruit. Pour 

cela, elle doit trouver une terre fertile, une bonne terre, c’est-à-

dire le cœur bien disposé de l’être humain. Lorsque la parole 

est prononcée, elle atteint le cœur de TOUS les humains, et ce, 

quelles que soient leur attitude et la suite qu’ils donnent à 

l’appel du Seigneur. Cela signifie donc que la semence de la 

parole est suffisamment puissante pour sauver par la foi tous 

les humains qui l’entendent. Tout simplement parce que devant 

elle, aucun cœur ne peut rester indifférent. Cependant, le 

Seigneur nous fait comprendre que malgré sa volonté de sauver 

tous les descendants d’Adam et Chavvah, la semence de la 

parole ne produit la foi que chez un quart de ceux qui 

l’entendent.  

 

Alors qu’est-ce qui différencie celui qui entend et qui a la foi 

de celui qui entend et qui n’a pas la foi ? Qu’est-ce que la bonne 

terre ? 

« Écoute Israël ! YHWH, notre Elohîm, YHWH est 

un » Devarim 6 : 4.  

Ici, le verbe écouter, shama en hébreu signifie « entendre », 

« écouter », et « obéir ». En grec, le verbe entendre (akouo) que 

l’on retrouve dans Matthaios chapitre 13 verset 9 (« Que celui 

qui a des oreilles pour entendre, qu'il entende ! »), prend le 



28 
 

sens de faculté d'entendre : « non sourd », « percevoir par 

l'oreille ce qui est annoncé devant nous ». Il signifie aussi 

comprendre : « considérer ce qui est ou a été dit », « percevoir 

le sens de ce qui est dit », « apprendre par l'écoute », « prêter 

l'oreille à un enseignant », « assimiler ». On discerne à travers 

ces définitions, qu’entendre comporte un triple sens : entendre, 

comprendre et obéir. D’ailleurs, le Seigneur précise que celui 

qui a reçu la semence dans la bonne terre, c’est « celui qui 

entend la parole et la comprend ». Comprendre dans ce 

passage, c’est suniemi en grec, et ce terme signifie : « mettre ou 

amener ensemble », « dans un sens hostile : de combattants », 

« adapter la perception avec la chose perçue », « disposer ou 

joindre ensemble dans l'esprit ». Ainsi, celui chez qui la parole 

produit la foi, c’est celui qui dispose son cœur afin qu’il soit 

une bonne terre fertile et arrosée pour la semence. Il entend et 

incline son cœur à la compréhension et à l’obéissance de la 

parole. Il ne se contente pas seulement de l’écouter parce qu’il 

n’est pas un simple auditeur ou un spectateur, il est acteur… Il 

entend, comprend et obéit.  

 

« Si tu rends ton oreille attentive à la sagesse et que tu inclines 

ton cœur à l'intelligence, oui, si tu appelles à toi le 

discernement et que tu donnes ta voix à l'intelligence, si tu la 

cherches comme de l'argent et si tu la recherches 

soigneusement comme des trésors, alors tu connaîtras la 

crainte de YHWH et tu trouveras la connaissance d'Elohîm. » 

Mishlei 2 : 2-5. 

 

Bien plus, à travers le terme suniemi, nous comprenons que le 

chrétien authentique lutte pour garder la parole. Il ne laisse pas 

le Mauvais arracher ce qui a été semé dans son cœur, il ne laisse 

pas les persécutions et les tribulations le faire trébucher, et il ne 



29 
 

laisse pas les richesses et les soucis de ce monde étouffer la 

semence. 

 

« Ce n'est pas tout homme qui me dit : Seigneur ! Seigneur, qui 

entrera dans le royaume des cieux, mais celui qui fait la volonté 

de mon Père qui est dans les cieux ! Beaucoup me diront en ce 

jour-là : Seigneur, Seigneur, n'est-ce pas en ton Nom que nous 

avons prophétisé ? En ton Nom que nous avons chassé les 

démons ? En ton Nom que nous avons fait beaucoup de 

miracles ? Et alors je leur dirai ouvertement : Je ne vous ai 

jamais connus. Retirez-vous de moi, vous qui travaillez pour la 

violation de la torah ! C'est pourquoi quiconque entend de moi 

ces paroles et les met en pratique, je le comparerai à un homme 

prudent qui a bâti sa maison sur le rocher. Et la pluie est 

tombée, et les fleuves sont venus, et les vents ont soufflé et se 

sont précipités sur cette maison: et elle n'est pas tombée, parce 

qu'elle était fondée sur le rocher. Mais quiconque entend de 

moi ces paroles, et ne les met pas en pratique sera semblable à 

un homme insensé qui a bâti sa maison sur le sable. Et la pluie 

est descendue, et les fleuves sont venus et les vents ont soufflé 

et se sont abattus contre cette maison. Et elle est tombée et sa 

ruine a été grande. » Matthaios 7 : 21-27. 

 

L’obéissance à la parole d’Elohim est une condition 

indispensable pour entrer dans le Royaume, et par conséquent 

pour être sauvé. Or il est impossible de faire la volonté du 

Seigneur quand la parole est falsifiée. Il faut donc qu’elle 

demeure dans la bible telle qu’il l’a prononcée, c’est-à-dire sans 

altérations, ajouts et retranchements. Mais aussi qu’elle 

demeure dans le cœur des saints dans toute sa véracité.  

 

« Car je rends témoignage à quiconque entend les paroles de 



30 
 

la prophétie de ce livre : si quelqu'un y ajoute quelque chose, 

Elohîm lui ajoutera les fléaux écrits dans ce livre. Et si 

quelqu'un retranche quelque chose des paroles du livre de cette 

prophétie, Elohîm retranchera sa part du livre de vie, de la ville 

sainte et des choses qui sont écrites dans ce livre. » 

Apokalupsis 22 : 18-19. 

 

« Bien-aimés, je le fais en toute hâte en vous écrivant au sujet 

de notre salut commun, je me suis trouvé dans la nécessité de 

vous écrire afin de vous exhorter à combattre pour la foi qui a 

été donnée une fois pour toutes aux saints. » Yéhouda 1 : 3. 

 

La foi, (synonyme de l’Evangile, de saine doctrine) a été 

donnée aux saints une fois pour toutes. Toutes les révélations 

dont nous avons besoin pour connaître la volonté du Créateur 

pour nous se trouvent dans la Bible. Cela signifie qu’il n’y a 

pas d’autres livres qui compléteraient la parole d’Elohîm 

contenue dans la Bible (de Bereshit à Apokalupsis). Tout 

enseignement, tout autre livre que l’on placerait sur le même 

pied d’égalité ou au-dessus de l’Evangile de Yéhoshoua doit 

être rejeté.  

 

« Yéhoshoua donc disait aux Juifs qui avaient cru en lui : Si 

vous demeurez dans ma parole, vous serez vraiment mes 

disciples. Et vous connaîtrez la vérité et la vérité vous rendra 

libres. » Yohanan 8 : 31-32. 

 

Il est donc très important de lutter pour que la source de la foi 

soit conservée dans toute sa véracité, car sans la parole, il n’y a 

pas de foi et il n’y a pas non plus de liberté. La bible doit donc 

être gardée précieusement. C’est pourquoi lorsque Yéhouda vit 

le danger de l’introduction des impies dans les assemblées, il 



31 
 

décida d’écrire une lettre afin d’encourager les saints à prendre 

position pour la vérité. Les impies dont il parlait, changeaient 

la grâce de notre Elohîm en luxure sans bride, et reniaient le 

seul Maître Yéhoshoua Mashiah, notre Elohîm et Seigneur. Ces 

impies murmuraient et se moquaient continuellement. Ils se 

plaignaient de leur sort, ils marchaient selon leurs convoitises, 

ils prononçaient des propos enflés, ils admiraient les autres 

pour l'amour du profit. Ils remettaient aussi en cause la parole 

d’Elohim notamment la promesse du Seigneur concernant sa 

parousie : « Mais vous, bien-aimés, souvenez-vous des paroles 

qui ont été dites auparavant par les apôtres de notre Seigneur 

Yéhoshoua Mashiah. Qui vous disaient que dans le dernier 

temps, il y aura des moqueurs, marchant selon leurs 

convoitises impies. Ce sont ceux qui se séparent, des animaux 

qui n’ont pas l'Esprit. » (Yéhouda 1 : 17-19). « Sachant avant 

tout ceci : que dans les derniers jours, des moqueurs viendront, 

se conduisant selon leurs propres désirs, et disant : Où est la 

promesse de sa parousie ? Car depuis que les pères sont morts, 

toutes choses restent permanentes comme depuis le 

commencement de la création. » (2 Petros 3 : 3-4). Aujourd’hui 

encore, la doctrine sur le retour imminent du Seigneur est 

rejetée par des milliers chrétiens. C’est pourquoi les saints sont 

appelés à prendre position pour toutes les vérités bibliques, 

dont la promesse de la parousie du Seigneur.  

« Combats le bon combat de la foi, saisis la vie éternelle, à 

laquelle aussi tu as été appelé et pour laquelle tu as fait une 

belle profession en présence de beaucoup de témoins. » 1 

Timotheos 6 : 12. 

Malheureusement, très peu de chrétiens prennent position pour 

la foi, pour la saine doctrine. Que ce soit dans les assemblées 

ou dans leurs familles, ils ne disent rien lorsqu’ils voient des 

membres de leur entourage mener une vie de péché, adopter un 



32 
 

comportement étranger à la parole d’Elohim ou tout 

simplement s’éloigner progressivement du Seigneur. Par 

contre, beaucoup se livrent des guerres pour défendre leur 

pasteur. Au lieu de dire : « la parole dit… », des milliers de 

chrétiens disent : « mon pasteur a dit… ». Ils sont donc plus 

attachés à la créature qu’au Créateur. Ils défendent donc leur 

dénomination, leur église et leur tradition, au lieu de défendre 

la saine doctrine. Alors qu’un chrétien doit être un combattant 

pour la foi biblique. S’il se retrouve dans une assemblée où 

l’Évangile n’est pas prêché, où la saine doctrine est rejetée, le 

chrétien véritable doit aussitôt partir de là. Car les saints se 

réunissent autour du Nom du Seigneur qui et sa parole 

(Matthaios 18 : 20 ; Apokalupsis 19 : 13) et non autour du nom 

de leur pasteur, de leur assemblée ou de leur religion. 

 

Donc seuls ceux qui entendent la parole, qui la comprennent, 

qui la mettent en pratique et qui luttent pour la garder, ont la 

foi. Ils ne sont pas plus intelligents, plus riches, ils n’ont pas 

moins de péchés, ils ne sont pas meilleurs que les autres 

personnes de cette parabole… Mais ils ont fait de leur cœur une 

bonne terre bien disposée pour la semence du Seigneur. Ils ont 

une volonté : ils entendent parler du salut et ils veulent être 

sauvés, quoi qu’il en coûte. Ils entendent parler du Seigneur et 

ils veulent le connaître, quoi qu’il en coûte.  

 

2. Veiller sur ses oreilles 
Les oreilles sont les portes de la foi précisément parce que 

l’oreille est une porte vers le cœur. On entend avec ses oreilles 

et on comprend avec le cœur selon Matthaios chapitre 13 verset 

15 : « Car le cœur de ce peuple s'est engraissé, et de leurs 

oreilles ils ont entendu avec difficulté, et ils ont fermé leurs 

yeux de peur qu'ils ne voient de leurs yeux, qu'ils n'entendent 



33 
 

de leurs oreilles, qu'ils ne comprennent de leur cœur, qu'ils ne 

se convertissent et que je ne les guérisse ».  

 

Il faut donc veiller sur ses oreilles pour ne pas engraisser son 

cœur. En effet, vous êtes la conséquence de ce que vous 

écoutez. Raison pour laquelle, vous devez faire attention à ce 

que vous entendez et écoutez.  

 

Juger 

À force d’écouter les mauvaises paroles, les critiques sur les 

autres, vous finirez par les juger avant de les avoir entendus 

(Yohanan 7 : 51). Votre jugement sur les gens peut être altéré 

par les propos malsains et méchants tenus à leur encontre. Si 

nous avons deux oreilles et une bouche, c’est pour écouter deux 

fois avant de parler. 

 

« Celui qui répond à un discours avant de l'avoir entendu, fait 

un acte de folie et attire la confusion. » Mishlei 18 : 13. 

 

Désobéir à Elohîm 

« Il dit à Adam : Parce que tu as écouté la voix de ta femme, et 

que tu as mangé de l'arbre au sujet duquel je t'avais donné cet 

ordre en disant : Tu n'en mangeras pas ! Le sol est maudit à 

cause de toi ! C'est dans la douleur que tu en mangeras tous les 

jours de ta vie. » Bereshit 3 : 17. (Voir aussi Bereshit 16 : 2). 

 

S’égarer 

« Heureux l'homme qui ne marche pas selon le conseil des 

méchants, qui ne s'arrête pas sur la voie des pécheurs et qui ne 

s'assied pas dans l'assemblée des moqueurs » Tehilim 1 : 1. 

 

Il faut donc veiller sur ses oreilles pour : 



34 
 

 

Ne pas se retirer en arrière lorsque le Seigneur parle 

« Adonaï YHWH m'a donné la langue de disciple pour que je 

sache soutenir par la parole celui qui est fatigué. Matin après 

matin, il réveille, il réveille mon oreille pour que j'écoute 

comme un disciple. Adonaï YHWH m'a ouvert l'oreille et je 

n'ai pas été rebelle, et je ne me suis pas retiré en arrière. » 

Yesha'yah 50 : 4-5. 

 

Ne pas rechercher les doctrines agréables pour sa chair 

« Car il y aura un temps où ils ne supporteront pas la saine 

doctrine, mais aimant qu'on leur chatouille les oreilles, ils 

accumuleront en piles des docteurs selon leurs propres 

désirs. » 2 Timotheos 4 : 3. 

 

Ne pas devenir paresseux des oreilles 

« … étant appelé d'Elohîm à être grand-prêtre selon l'ordre de 

Malkiy-Tsédeq. Sur ce sujet, nous avons un grand discours et 

difficile à expliquer, parce que vous êtes devenus paresseux 

d'oreilles ». Hébreux 5 : 11. 

 

III/ LES CONSÉQUENCES  

DE LA FOI 

 

« Étant donc justifiés sur la base de la foi, nous avons la paix 

avec Elohîm, par le moyen de notre Seigneur Yéhoshoua 

Mashiah. Par le moyen duquel aussi nous avons eu accès par 

la foi à cette grâce dans laquelle nous tenons ferme, et nous 

nous glorifions dans l'espérance de la gloire d'Elohîm. Et non 

seulement cela, mais nous nous glorifions même dans les 

tribulations, sachant que la tribulation produit la 



35 
 

persévérance, et la persévérance l'épreuve, et l'épreuve 

l'espérance. Or l'espérance ne rend pas honteux, parce que 

l'amour d'Elohîm est répandu dans nos cœurs par le moyen de 

l'Esprit Saint qui nous a été donné. Car, lorsque nous étions 

encore faibles, Mashiah est mort au temps convenable pour les 

impies. Car à peine quelqu'un mourra-t-il pour un juste, mais 

pour ce qui est bon, peut-être quelqu’un ose même mourir – 

mais Elohîm montre son amour envers nous, puisque, alors que 

nous étions encore des pécheurs, Mashiah est mort pour nous. 

À bien plus forte raison donc, étant maintenant justifiés par 

son sang, serons-nous sauvés de la colère par son moyen. Car 

si, étant ennemis, nous avons été réconciliés avec Elohîm au 

moyen de la mort de son Fils, à plus forte raison, étant 

réconciliés, serons-nous sauvés par sa vie. Et non seulement 

cela, mais nous nous glorifions même en Elohîm par le moyen 

de notre Seigneur Yéhoshoua Mashiah, par le moyen duquel 

nous avons maintenant obtenu la réconciliation. C'est 

pourquoi, comme par le moyen d'un seul être humain le péché 

est entré dans le monde, et par le moyen du péché la mort, de 

même aussi la mort s'est étendue sur tous les humains, par 

lequel tous péchèrent. Car jusqu'à la Torah, le péché était dans 

le monde. Or le péché n'est pas mis en compte, quand il n'y a 

pas de Torah. Mais la mort a régné depuis Adam jusqu'à 

Moshé, même sur ceux qui n'avaient pas péché par une 

transgression semblable à celle d'Adam, lequel est la figure de 

celui qui va arriver. Mais, il n'en est pas du don de la grâce 

comme de la faute. Car, si par la faute d'un seul, il en est 

beaucoup qui sont morts, à bien plus forte raison la grâce 

d'Elohîm et le don de grâce d'un seul être humain, Yéhoshoua 

Mashiah, ont-ils été abondamment répandus sur beaucoup. Et 

le don n'est pas comme par le moyen d'un seul qui a péché, car, 

à partir d'une seule faute, le jugement aboutit en effet à la 



36 
 

condamnation, tandis qu'à partir de beaucoup de fautes, le don 

de grâce aboutit à un acte de justice. Car si par la faute d'un 

seul, la mort a régné par le moyen de ce seul, à plus forte raison 

ceux qui reçoivent l'abondance de la grâce et du don de la 

justice régneront-ils dans la vie par le moyen du seul 

Yéhoshoua Mashiah. Ainsi donc, comme par le moyen d'une 

seule faute ce fut pour tous les humains la condamnation, de 

même aussi, par le moyen d'une seule justice, c'est pour tous 

les humains la justification qui donne la vie. Car de même que 

par le moyen de la désobéissance d'un seul être humain, 

beaucoup ont été rendus pécheurs, de même aussi par le moyen 

de l'obéissance d'un seul, beaucoup seront rendus justes. Or la 

Torah est entrée en complément afin que la faute se multipliât, 

mais là où le péché s'est multiplié, la grâce a surabondé, afin 

que, comme le péché a régné dans la mort, ainsi la grâce règne 

au moyen de la justice pour conduire à la vie éternelle, au 

moyen de Yéhoshoua Mashiah notre Seigneur. » Romains 5. 

 

A la lecture de ce chapitre de Romains, nous comprenons que 

la foi dans le sacrifice de Yéhoshoua a produit une multitude 

de conséquences : la justification, la paix avec Elohîm, 

l’espérance de la gloire d’Elohîm, l’épreuve, l’amour, la 

réconciliation, et bien sûr la vie éternelle. Mais il y a aussi la 

crainte du Seigneur : « Par la foi, Noah, ayant été divinement 

averti au sujet des choses qui ne se voyaient pas 

encore, craignit et construisit l'arche pour le salut de sa 

famille. Et c'est par elle qu'il condamna le monde et devint 

héritier de la justice qui est selon la foi » (Hébreux 11 : 7). La 

compréhension des choses spirituelles : « Par la foi, nous 

comprenons que les âges ont été mis en ordre par la parole 

d'Elohîm, de sorte que les choses qui se voient proviennent de 

celles qui ne sont pas exposées à la vue. » (Hébreux 11 : 3). Un 



37 
 

témoignage favorable : « Car c'est par elle que les anciens ont 

obtenu le témoignage. » (Hébreux 11 : 2). Ou encore le fait de 

devenir agréable au Seigneur : « Or il est impossible de lui être 

agréable sans la foi, car il faut que celui qui s'approche 

d'Elohîm croie que celui-ci est et qu'il est le rémunérateur de 

ceux qui le cherchent. » (Hébreux 11 : 6).  

 

A/ Le salut 
 

1. Le but de la foi : le salut 
« (…) obtenant le salut de vos âmes qui est le but de votre 

foi. » 1 Petros 1 : 9. 

 

Le mot « but » vient du grec telos et désigne la « fin » et « ce 

par quoi se termine une chose ». Cela signifie que la foi 

authentique conduit automatiquement au salut de l’âme et à la 

vie éternelle. Grâce au sacrifice de Yéhoshoua, nous 

bénéficions d’une rédemption totale : la délivrance par rapport 

au péché, à la loi, aux êtres humains, aux démons, à Satan, au 

monde et à la mort. Et cette rédemption est une grâce d’Elohîm, 

elle a été acquise lorsque le Seigneur a donné sa vie à la croix, 

il y a plus de deux mille ans. Par la foi, chaque personne a la 

possibilité d'obtenir de ce salut. 

 

« Car vous êtes sauvés par la grâce, par le moyen de la foi. Et 

cela ne vient pas de vous, c'est le don d'Elohîm. Cela ne vient 

pas des œuvres, afin que personne ne se glorifie. » Ephésiens 

2 : 8-9. 

 « Mais que dit-elle ? La parole est près de toi, dans ta bouche 

et dans ton cœur. Or voilà la parole de foi que nous prêchons. 

Parce que si tu confesses de ta bouche le Seigneur Yéhoshoua, 

et si tu crois dans ton cœur qu'Elohîm l'a ressuscité des morts, 



38 
 

tu seras sauvé. » Romains 10 : 8-10. 

 

« Car Elohîm a tant aimé le monde qu'il a donné son Fils 

unique, afin que quiconque croit en lui ne périsse pas, mais 

qu'il ait la vie éternelle. » Yohanan 3 : 16. 

 

« Amen, amen, je vous le dis : Celui qui entend ma parole et 

croit à celui qui m'a envoyé, a la vie éternelle et ne vient pas en 

jugement, mais il est passé de la mort à la vie. » Yohanan 5 : 

24. 

(Voir aussi Yohanan 6 : 40 et 6 : 47, Colossiens 2 : 12). 

 

La marche vers le ciel 

« Tous ceux-là sont morts dans la foi, sans avoir obtenu les 

promesses, mais ils les ont vues de loin, et ont été persuadés et 

les ont saluées, et ils ont confessé qu'ils étaient étrangers et 

voyageurs sur la Terre. Car ceux qui parlent ainsi montrent 

qu’ils cherchent leur pays natal. Et s'ils avaient en effet gardé 

à l'esprit celui d'où ils étaient sortis, ils auraient eu le temps 

d'y retourner. Mais maintenant, ils en désirent un meilleur, 

c'est-à-dire un céleste. C'est pourquoi Elohîm n'a pas honte 

d'être appelé leur Elohîm, parce qu'il leur a préparé une 

ville. » Hébreux 11 : 13-16. 

 

Notre destination finale doit être le ciel, la Yeroushalaim 

céleste, la vie éternelle. Or le chemin que nous avons emprunté 

comporte plusieurs arrêts représentant des épreuves et des 

combats. La foi authentique va produire la persévérance. Et on 

ne va pas s'interrompre dans notre cheminement tant que nous 

n’avons pas atteint notre objectif. Notre terminus c’est le salut. 

Une personne dont le but de la foi est le ciel, ne baissera pas les 

bras face aux difficultés, elle ne s’arrêtera pas en cours de route, 



39 
 

elle continuera sa marche. De même que Kaleb et Yéhoshoua 

n’ont pas cessé de marcher dans le désert, parce qu’ils avaient 

pour objectif Kena’an, l’image du ciel. De même que les 

pionniers ne s’arrêtaient pas d’explorer le continent américain 

sous prétexte qu’ils trouvaient de l’or. De même, nous ne 

devons pas nous arrêter de marcher jusqu’à ce que nous soyons 

parvenus à notre destination. 

 

« Mais nous ne sommes pas de ceux qui se retirent pour se 

perdre, mais de ceux qui ont la foi pour l'acquisition de leur 

âme. » Hébreux 10 : 39. 

 

2. Le but de la croyance : les trésors de ce monde 
Malheureusement, beaucoup de ceux qui se disent chrétiens 

sont plus attachés aux trésors de ce monde qu’à la vie éternelle. 

C’est pourquoi dans beaucoup d’assemblées le but de la 

croyance, ce sont les biens matériels, les positions dans la 

congrégation ou dans le monde, ou encore la recherche des 

relations, qu’elles soient amicales ou sentimentales. Et lorsque 

ces chrétiens obtiennent les choses qu’ils désirent, ils s’arrêtent 

de marcher.  

 

« Or si l'on prêche que Mashiah est ressuscité des morts, 

comment quelques-uns d'entre vous disent-ils qu'il n'y a pas de 

résurrection des morts ? Car s'il n'y a pas de résurrection des 

morts, Mashiah aussi n'est pas ressuscité. Et si Mashiah n'est 

pas ressuscité, notre prédication est donc vaine, et votre foi 

aussi est vaine. Et même nous sommes de faux témoins de la 

part d'Elohîm, car nous avons rendu témoignage à l'égard 

d'Elohîm qu'il a ressuscité le Mashiah, alors qu'il ne l'a pas 

ressuscité, si en effet les morts ne ressuscitent pas. Mais si les 

morts ne ressuscitent pas, Mashiah non plus n'est pas 



40 
 

ressuscité. Et si Mashiah n'est pas ressuscité, votre foi est 

vaine, et vous êtes encore dans vos péchés, ceux donc aussi 

qui se sont endormis en Mashiah sont perdus. Si c'est dans 

cette vie seulement que nous avons espéré en Mashiah, nous 

sommes les plus misérables de tous les humains. » 1 

Corinthiens 15 : 12-19. 

 

La vie éternelle est une réalité. Aussi, ceux qui oublient cette 

réalité et qui ont de l’espérance seulement pour les choses 

visibles de cette terre, ne peuvent se targuer d’avoir la foi. Car 

la foi produit en nous le désir de l’éternité. 

 

« Il a fait toute chose belle en son temps. Aussi a-t-il mis 

l'éternité dans leur cœur, sans toutefois que l'être humain 

puisse comprendre du commencement à la fin l'œuvre 

qu'Elohîm a faite. »  Qohelet 3 :11. 

 

« Car que sert à un être humain de gagner tout le monde, s'il 

perdait son âme ? Ou, que donnerait un être humain en 

échange de son âme ? » Matthaios 16 : 26. 

 

B/ Les œuvres de la foi 
 

1. La foi, œuvre d’Elohîm 
La plus grande œuvre que le Seigneur produit en nous est la foi 

en Yéhoshoua, notre Sauveur. Cette œuvre est la base ou la 

racine de toutes les autres œuvres. 

 

« Ils lui dirent donc : Que devons-nous faire pour accomplir 

les œuvres d'Elohîm ? Yéhoshoua répondit et leur dit : C'est ici 

l'œuvre d'Elohîm, que vous croyiez en celui qu'il a envoyé. » 

Yohanan 6 : 28-29.  



41 
 

 

« Que votre cœur ne se trouble pas. Vous croyez en Elohîm, 

croyez aussi en moi. » Yohanan 14 : 1.  

 

« Et il disait : C’est à cause de cela que je vous ai dit que 

personne ne peut venir à moi, à moins qu'il ne lui soit donné 

de mon Père. » Yohanan 6 : 65. 

(Voir aussi Yohanan 6 : 37, 44, 45).  

 

Nous avons vu qu’il existe trois types de foi, la foi en tant que 

don de l’Esprit, de fruit et en tant que synonyme de l’Évangile. 

Toutes trois procèdent de l’Esprit d’Elohîm. Or le salut et la foi 

sont aussi des œuvres du Créateur. Par conséquent, il est 

impossible que nos œuvres puissent nous sauver puisque le 

Seigneur a déjà tout accompli. Il suffit donc d’accepter l’œuvre 

d’Elohîm dans son entièreté et se laisser sauver sans résister. 

 

« Nous estimons donc que l'être humain est justifié par la foi, 

sans les œuvres de la Torah. » Romains 3 : 28. 

 

« Car vous êtes sauvés par la grâce, par le moyen de la foi. Et 

cela ne vient pas de vous, c'est le don d'Elohîm. Cela ne vient 

pas des œuvres, afin que personne ne se glorifie. » Ephésiens 

2 : 8-9.  

 

Il est donc totalement inutile de chercher le salut en 

accomplissant une quelconque œuvre, car on ne peut être sauvé 

grâce à elles. Des milliers de chrétiens croient qu’ils sont 

sauvés et agréés par Yéhoshoua grâce à leur vie de prière, de 

jeûne, leurs offrandes, leur appartenance à une assemblée 

quelconque, les miracles ou les dons spirituels qu’ils opèrent, 

voire grâce à leurs ancêtres (Yohanan 1 : 12-14). Au lieu de 



42 
 

jouir de la grâce d’Elohîm qui nous garde dans l’humilité, ils 

s’épuisent inutilement à « œuvrer ». Le Seigneur nous agrée à 

cause du sacrifice de son Fils Yéhoshoua, ensuite par 

l’obéissance à sa parole. Car le salut de l’âme ne peut pas 

s’acquérir par les œuvres, c’est un don du Seigneur. Les œuvres 

découlent de la foi qui est un don de grâce. Il n’y a que la foi 

en Yéhoshoua SEUL qui sauve. Un seul homme est mort et 

ressuscité, son Nom est Yéhoshoua ha Mashiah : « Et il n'y a 

de salut en aucun autre, car il n'y a sous le ciel aucun autre 

Nom, donné aux humains, par lequel il nous faille être 

sauvés. » Actes 4 : 12.  

 

« Ceux qui me disent : Seigneur ! Seigneur ! n'entreront pas 

tous dans le Royaume des cieux, mais celui qui fait la volonté 

de mon Père qui est dans les cieux. Beaucoup me diront en ce 

jour-là : Seigneur, Seigneur, n'est-ce pas en ton Nom que nous 

avons prophétisé ? En ton Nom que nous avons chassé les 

démons ? En ton Nom que nous avons fait beaucoup de 

miracles ?  Et alors je leur dirai ouvertement : Je ne vous ai 

jamais connus. Retirez-vous de moi, vous qui travaillez pour la 

violation de la Torah ! » Matthaios 7 : 21-23.  

(Voir aussi Romains 3 : 21-31 ; Romains chapitre 4 ; Romains 

9 : 32). 

 

2. Les œuvres, don d’Elohîm 
La foi authentique est productrice d’œuvres à la gloire du 

Seigneur.  

 

« Car nous sommes son ouvrage, ayant été créés en 

Yéhoshoua Mashiah pour les bonnes œuvres qu'Elohîm a 

préparées d'avance, afin que nous marchions en elles. » 

Ephésiens 2 : 10. 



43 
 

« Car c'est Elohîm qui opère en vous et le vouloir et le faire 

pour son plaisir. » Philippiens 2 : 13. 

 

Les œuvres que le Seigneur a préparées d’avance pour ses 

enfants sont ses œuvres : 

 

Les œuvres, manifestation de l’obéissance à Elohim 

Les œuvres sont seulement une manifestation directe de notre 

obéissance au Seigneur (Matthaios 25 : 14-30). Par conséquent, 

nous sommes des esclaves inutiles parce que nous nous 

contentons de faire ce qu’Il nous demande (Loukas 17 : 7-10).  

 

Les œuvres, manifestation de l’amour d’Elohîm 

Les œuvres sont intimement liées à l’amour, en tant que fruit 

de l’Esprit (Matthaios 25 : 31-46) En effet, une personne 

animée par l’amour du Mashiah ne peut pas rester indifférente 

devant les souffrances des autres (Loukas 10 : 30-37). « Mais 

celui qui possède le bien de ce monde, et qui voit son frère dans 

le besoin, et qui lui ferme ses entrailles, comment l'amour 

d'Elohîm demeure-t-il en lui ? Mes petits enfants, n'aimons pas 

en parole, ni avec la langue, mais en œuvre et en vérité. » (1 

Yohanan 3 : 17). 

 

« Car, dans le Mashiah Yéhoshoua, ni la circoncision ni le 

prépuce n'ont de valeur, mais seulement la foi qui opère par 

le moyen de l'amour. » Galates 5 : 6. 

 

Le verbe opérer, energeo en grec, signifie « être opérant », 

« être à l’œuvre », « agir puissamment ». Autrement dit, la foi 

agit puissamment par le moyen de l’amour. C’est l’amour qui 

donne de la puissance à la foi. D’ailleurs, l’amour est plus 

grand que la foi : « Or maintenant ces trois choses demeurent : 



44 
 

la foi, l'espérance et l'amour. Mais la plus grande des trois, 

c'est l'amour. » (1 Corinthiens 13 : 3). Bien plus, la foi sans 

amour ne sert à rien : « Même si j'ai la prophétie et que je 

connaisse tous les mystères et la connaissance de toutes choses, 

et même si j'ai toute la foi jusqu'à transporter les montagnes, 

mais que je n’aie pas l'amour, je ne suis rien » (1 Corinthiens 

13 : 2).  

 

« Amen, amen, je vous le dis : Celui qui croit en moi fera les 

œuvres que je fais, et il en fera de plus grandes que celles-ci, 

parce que je m'en vais vers mon Père. Et tout ce que vous 

demanderez en mon Nom, je le ferai, afin que le Père soit 

glorifié dans le Fils. Si vous demandez en mon Nom quelque 

chose, je le ferai. » Yohanan 14 : 12-14.  

 

Si nous sommes amenés à faire de plus grandes œuvres que 

celles du Seigneur, elles ne peuvent être que fondées sur un 

grand amour. Car quelles étaient les œuvres de Yéhoshoua ? 

Des œuvres entièrement fondées sur ce postulat : « Car Elohîm 

a tant aimé le monde qu'il a donné son Fils unique, afin que 

quiconque croit en lui ne périsse pas, mais qu'il ait la vie 

éternelle. Car Elohîm n'a pas envoyé son Fils dans le monde 

pour qu'il juge le monde, mais pour que le monde soit sauvé 

par son moyen. » (Yohanan 3 : 16-17). Les œuvres du Seigneur 

ont pour but de sauver le monde. 

 

Le passage de Yohanan chapitre 14 versets 12 à 14 démontre 

qu’il y a un lien entre les œuvres que nous devons réaliser et 

l’exaucement de nos demandes. En effet, les œuvres doivent 

être motivées par l’amour d’Elohîm et notre désir de lui obéir. 

C’est justement pour cela que nous avons reçu la promesse 

d’être exaucés. Parce que ces demandes, ces choses qu’on 



45 
 

espère ont pour motivation l’amour d’Elohim pour notre 

prochain, qui est répandu dans nos cœurs par le Saint-Esprit. 

L’amour motive les choses que nous espérons et la foi les 

matérialise.  

 

« Or la fin du commandement c'est l'amour qui vient d'un cœur 

pur, d'une bonne conscience et d'une foi sincère » 1 Timotheos 

1 : 5. 

 

3. La foi sans les œuvres est morte 
« Mes frères, que servira-t-il à quelqu'un de dire qu'il a la foi, 

s'il n'a pas les œuvres ? Cette foi peut-elle le sauver ? Et si un 

frère ou une sœur sont nus et manquent de la nourriture de 

chaque jour, et que l'un d'entre vous leur dise : Allez en paix, 

chauffez-vous et rassasiez-vous ! Et que vous ne leur donniez 

pas les choses nécessaires pour le corps, que leur servira cela 

? De même aussi la foi, si elle n'a pas les œuvres, elle est morte 

en elle-même. Mais quelqu'un dira : Tu as la foi, et moi, j'ai les 

œuvres. Montre-moi donc ta foi sans les œuvres, et moi, je te 

montrerai ma foi par mes œuvres. Tu crois qu'Elohîm est un ? 

Tu fais bien. Les démons le croient aussi et ils tremblent. Mais 

veux-tu savoir, ô homme vain, que la foi sans les œuvres est 

morte ? Abraham, notre père, ne fut-il pas justifié sur la base 

des œuvres, quand il offrit son fils Yitzhak sur l'autel ? Tu vois 

que la foi agissait avec ses œuvres, et que ce fut par ses 

œuvres que sa foi fut rendue parfaite ? Ainsi s'accomplit ce 

que dit l'Écriture : Abraham crut en Elohîm, et cela lui fut 

compté comme justice, et il fut appelé ami d'Elohîm. Vous voyez 

donc que l'être humain est justifié par les œuvres, et non par 

la foi seulement. Et de même aussi Rahab, la prostituée, ne fut-

elle pas justifiée par les œuvres, lorsqu'elle reçut les messagers 

et qu'elle les fit partir par un autre chemin ? Car, comme le 



46 
 

corps sans esprit est mort, de même la foi sans les œuvres est 

morte. » Yaacov 2 : 14-26.  

 

Nous l’avons vu, il existe une nuée de témoins, de faits, d’actes 

et de documents qui prouvent l’existence des choses invisibles. 

Or notre foi est prouvée par les œuvres que nous réalisons. Les 

œuvres perfectionnent et témoignent de notre foi et de notre 

appartenance au Royaume d’Elohîm. Le Seigneur lui-même 

déclarait que les œuvres qu’il faisait témoignaient de lui : 

« Yéhoshoua leur répondit : Je vous l'ai dit et vous ne le croyez 

pas. Les œuvres que je fais au Nom de mon Père rendent 

témoignage de moi. » (Yohanan 10 : 25). À plus forte raison, 

les œuvres que nous faisons témoignent de nous et de notre 

appartenance au Seigneur. En effet, comment peut-on faire la 

différence entre un véritable chrétien et un individu qui n’a de 

chrétien que le nom, si ce n’est par les œuvres ? Il est facile de 

déclarer haut et fort que nous aimons Elohîm. Mais le Seigneur 

lui-même témoigne-t-il de nous par des prodiges et des 

miracles ainsi que par des fruits ? L’amour que nous professons 

se matérialise-t-il en actes concrets ? 

 

C/ La foi éprouvée 
 

Les dokimos 

Le mot grec dokimion qui peut être traduit par « preuve », « ce 

par quoi une chose est éprouvée » ou par « contrôle » (Yaacov 

1 : 3 ; 1 Petros 1 : 7) est un terme utilisé exclusivement pour la 

foi. Il a pour racine dokimos qui signifie « accepté », 

(particulièrement pour les pièces de monnaie), « plaisant », 

« acceptable ».  

 

Du temps de l'apôtre Paulos, les systèmes bancaires actuels 



47 
 

n'existaient pas, toute la monnaie était en métal. Pour obtenir 

les pièces de monnaie, le métal était fondu et versé dans des 

moules et après le démoulage, il était nécessaire d'enlever les 

bavures. Or de nombreuses personnes les grattaient pour 

récupérer le surplus de métal et même davantage, ce qui 

faussait le poids de la monnaie. Face à ce problème, de 

nombreuses lois ont été promulguées à Athènes pour éradiquer 

la pratique du rognage des pièces en circulation. Il existait 

toutefois quelques changeurs intègres qui ne mettaient en 

circulation que des pièces au bon poids. On appelait ces 

personnes des « Dokimos », ce qui signifie « éprouvés » ou « 

approuvés ». C'est en se référant à ces personnes que Paulos 

exhorta Timotheos en ces termes : « Efforce-toi de te présenter 

approuvé devant Elohîm, un ouvrier qui n'a pas à avoir honte, 

qui enseigne correctement la parole de la vérité. » (2 

Timotheos 2 : 15). Les chrétiens dont la foi a été approuvée 

parce qu’elle a été éprouvée sont donc des « dokimos ». Cela 

signifie que la foi doit absolument passer par les épreuves pour 

être authentifiée. Et l’une de ces épreuves c’est de continuer à 

enseigner correctement la parole de la vérité. 

 

L’or  

La foi de ces dokimos peut être comparée à de l’or qui doit 

passer par le feu pour être purifié. Or l’or fond à partir de 1064 

degrés centigrades et bout à 2808 degrés centigrades. 

 

Le Seigneur demandait à l’assemblée de Laodicée d’acheter de 

lui de l’or fondu et purifié par le feu (Apokalupsis 3 : 18). Or 

cet or ne doit pas être confondu avec celui qu’on peut trouver 

dans le monde. Car, cet or éprouvé par le feu, c’est Yéhoshoua 

lui-même : « Pose l'or dans la poussière, l'Ophir parmi les 

rochers des torrents, et Shaddaï deviendra ton or, ton argent et 



48 
 

ta richesse. » (Iyov 22 : 24-25). L’or de l’île d’Ophir (qui 

signifie abondance, richesse ou encore débarrassé des cendres) 

était l’or le plus prisé à l’époque du roi Shelomoh, qui, en tant 

que roi extrêmement riche, en possédait (2 Hayyamim dibre 9: 

10). Cet or était tellement réputé que le roi Yehowshaphat avait 

construit des navires pour aller en chercher (1 Melakhim 22 : 

48), sans succès. L’or d’Ophir était également utilisé pour la 

parure des reines (Tehilim 45 : 9), c’est dire à quel point il était 

prisé. Et pourtant, le Seigneur nous demande de le jeter dans la 

poussière et parmi les rochers des torrents. Si nous renonçons 

à l’amour des richesses de ce monde, alors YHWH deviendra 

notre or (Philippiens 3 : 7-8).  

 

Le feu 

Yéhoshoua est donc cet or qui a été éprouvé par le feu de la 

croix (Hébreux 5 : 7-10). Il est aussi le feu dévorant (Yesha’yah 

33 : 14 ; Hébreux 12 : 29).  

 

Le feu représente également les épreuves : « En cela vous 

exultez, même si maintenant, puisqu’il le faut, vous êtes pour 

un peu de temps affligés par diverses épreuves, afin que la 

preuve de votre foi, beaucoup plus précieuse que l'or qui périt, 

mais qu'on éprouve au moyen du feu, soit trouvée un sujet de 

louange, d'honneur et de gloire, lors de la révélation de 

Yéhoshoua Mashiah ». (1 Petros 1 : 6-7). 

 

Ce feu est nécessaire pour la sanctification des saints car c’est 

le moyen que le Seigneur utilise pour nous débarrasser des 

scories. 

 

« Je mettrai ce tiers dans le feu et je le purifierai comme on 

purifie l'argent, je l'éprouverai comme on éprouve l'or. Il 



49 
 

invoquera mon Nom et je lui répondrai. Je dirai : C'est mon 

peuple ! Et il dira : YHWH est mon Elohîm. » Zekaryah 13 : 9. 

(Voir aussi Bamidbar 31 : 22-23). 

 

Le feu représente aussi les persécutions que les vrais chrétiens 

subissent à cause de leur foi (2 Timotheos 3 : 12). C’est 

pourquoi nous devons considérer la persécution à cause de 

Mashiah comme une vraie richesse (1 Petros 4 : 1). 

 

« Bien-aimés, ne soyez pas choqués qu'il y ait au milieu de vous 

le feu pour votre tentation, comme s'il vous arrivait quelque 

chose de nouveau. Mais réjouissez-vous de ce que vous 

participez aux souffrances du Mashiah, afin que lors de la 

révélation de sa gloire, vous vous réjouissiez et exultiez. Si vous 

êtes insultés pour le Nom du Mashiah, vous êtes bénis, parce 

que l'Esprit de gloire et d'Elohîm repose sur vous. Il est en effet 

blasphémé par eux, mais il est glorifié par vous. En effet, 

qu'aucun de vous ne souffre comme meurtrier, ou voleur, ou 

malfaiteur ou comme se mêlant des affaires d'autrui, 16 mais 

si c'est comme chrétien, qu'il n'en ait pas honte, mais qu'il 

glorifie Elohîm avec cette part. Parce que c'est le temps où le 

jugement commence par la maison d'Elohîm. Mais si c'est 

d'abord par nous, quelle sera la fin de ceux qui sont rebelles à 

l'Évangile d'Elohîm ? Et si le juste est sauvé avec difficulté, 

celui qui est impie et pécheur, où apparaîtra-t-il ? C'est 

pourquoi aussi, que ceux qui souffrent selon la volonté 

d'Elohîm, lui remettent leurs âmes, comme au Créateur fidèle, 

en faisant le bien. » 1 Petros 4 : 12-19. 

 

Le feu représente le jugement du Seigneur : « Or le jour du 

Seigneur viendra comme un voleur dans la nuit. Et en ce jour-

là, les cieux passeront avec un fort bruit, et les éléments 



50 
 

embrasés seront dissous, et la Terre avec les œuvres qui sont 

en elle sera brûlée entièrement. Puisque toutes ces choses se 

dissolvent ainsi, quels gens devriez-vous être en sainte conduite 

et en piété, attendant et hâtant la parousie du jour d'Elohîm, à 

cause duquel les cieux en feu seront dissous et les éléments 

embrasés se fondront ! Mais nous attendons, selon sa 

promesse, de nouveaux cieux et une nouvelle Terre dans 

lesquels la justice habite » 2 Petros 3 : 10-13. 

 

« C'est pourquoi, en un seul jour arriveront ses plaies : la mort, 

le deuil et la famine, et elle sera consumée par le feu, parce 

qu'il est puissant, le Seigneur Elohîm qui la juge ». 

Apokalupsis 18 : 8. 

(Voir aussi Matthaios 3 : 10, 5 : 22, 13 : 42, 25 : 41 ; Hébreux 

10 : 27). 

 

Passer par le feu des épreuves peut prendre une tournure non 

métaphorique. En effet, Shadrac, Méshac, et Abed-Négo ont 

été jetés vivants dans la fournaise de feu ardent à cause de leur 

foi (Daniye’l chapitre 3). Mais ils ont été délivrés par le 

Seigneur et démontrèrent à tous que l’Elohîm d’Abraham était 

le Seul Véritable Seigneur. Nous devons, comme ces hommes 

défendre la parole du Seigneur quels que soient les dires et les 

menaces des êtres humains. Nous vivons dans une époque où 

la vérité a presque disparu c’est pourquoi ceux qui ont reçu la 

foi authentique doivent se lever pour défendre la saine 

doctrine ! 

 

Les conséquences d’une foi passée par le feu 

- La persévérance : « sachant que la preuve de votre foi 

produit la persévérance » Yaacov 1 : 3. 

- La louange, l’honneur et la gloire : 1 Petros 1 : 6-7. 



51 
 

- La manifestation des œuvres des chrétiens : 1 

Corinthiens 3 : 13-15. 

- … 

 

IV/ LES CONSÉQUENCES DE LA 

FOI DANS LA VIE D’ABRAHAM 
 

« Par la foi, Abraham étant appelé, obéit, pour aller sur la 

terre qu'il devait recevoir en héritage, et il partit sans savoir 

où il allait. Par la foi, il séjourna comme un étranger sur la 

terre de la promesse, habitant sous des tentes avec Yitzhak et 

Yaacov, héritiers avec lui de la même promesse. Car il 

attendait la ville qui a des fondements, celle dont Elohîm est 

l'architecte et le constructeur. Par la foi aussi, Sarah elle-

même reçut la force pour la conception d’une postérité, et elle 

enfanta hors d'âge, parce qu’elle jugea fidèle celui qui avait 

promis. C'est pourquoi aussi d'un seul, et qui était déjà atteint 

par la mort, sont nés des gens comme les étoiles du ciel, en 

multitude, et comme le sable qui est sur le rivage de la mer 

qu'on ne peut compter » Hébreux 11 : 8-12. 

 

A/ Abandonner l’idolâtrie  

pour rencontrer Yéhoshoua 
 

1. Abandonner l’idolâtrie 
« Yéhoshoua rassembla toutes les tribus d'Israël à Shekem, et 

il convoqua les anciens d'Israël, ses chefs, ses juges et ses 

commissaires, qui se présentèrent devant Elohîm. Yéhoshoua 

dit à tout le peuple : Ainsi parle YHWH, l'Elohîm d'Israël : Vos 

pères, Térach, père d'Abraham et père de Nachor, ont 



52 
 

anciennement habité de l'autre côté du fleuve, où ils servaient 

d'autres Elohîm. Mais j'ai pris votre père Abraham de l'autre 

côté du fleuve, je lui ai fait parcourir toute la terre de Kena'ân, 

j'ai multiplié sa postérité et je lui ai donné Yitzhak ». 

Yéhoshoua 24 : 1-3. 

 

Dans ce passage, Elohîm révèle à Yéhoshoua qu’il a sorti 

Abraham de la Mésopotamie à cause de l’idolâtrie. Donc 

Abraham, notre père, était un idolâtre avant qu’Elohîm ne se 

révèle à lui comme étant le seul Seigneur. Il habitait sur une 

terre infestée de forces démoniaques, car Babel est le repaire de 

tous les oiseaux impurs, donc de tous les démons 

(Apokalupsise 18 : 2). Dans cette région, les humains adoraient 

plusieurs divinités et notamment la trinité babylonienne. Mais 

Abraham obéit à Elohîm et « il partit sans savoir où il allait ». 

Abraham est le père de la foi, nous devons marcher comme lui 

il a marché, et abandonner l’idolâtrie, les trinités, les divinités 

étrangères. Avoir la foi, c’est aussi s’éloigner de l’idolâtrie. Et 

quand on en sort, il ne faut pas s’arrêter, ni regarder en arrière… 

 

« Et j'entendis une autre voix du ciel disant : Sortez d’elle 

mon peuple, afin que vous ne participiez pas à ses péchés et 

que vous ne receviez pas une part de ses fléaux ». Apokalupsis 

18 : 4. 

 

« Oui, tous les peuples marchent, chaque homme au nom de 

son Elohîm, mais nous, nous marchons au Nom de YHWH, 

notre Elohîm, pour toujours et à perpétuité ». Miykayah 4 : 5. 

 

2. Rencontrer le véritable Elohîm 
Tout au long de son parcours, le père de la foi va rencontrer 

Yéhoshoua.  



53 
 

Dans Bereshit 14, après la victoire contre Kedorlaomer, 

Malkiy-Tsédeq va aller à sa rencontre, lui offrir du pain et du 

vin et lui révéler El Elyon, le Très-Haut. C’est-à-dire le El qui 

est au-dessus de toutes les autres divinités. Or le vin, c’est le 

sang, et le pain, c’est la chair de Yéhoshoua selon Yohanan 6. 

Donc Abraham a bu le sang et mangé la chair du Seigneur. Il 

ne peut pas être le père de la foi sans avoir été participant de la 

Pâque. Cela signifie qu’il a vu Yéhoshoua. 

« Abraham, votre père, a exulté de ce qu'il verrait mon jour. Il 

l'a vu et il s'est réjoui. » Yohanan 8 : 56. 

 

B/ Refuser les richesses 
 

« Et le roi de Sodome sortit à la rencontre d'Abram qui revenait 

vainqueur de Kedorlaomer, et des rois qui étaient avec lui, 

dans la vallée de la plaine, qui est la vallée royale. Malkiy-

Tsédeq, roi de Shalem, fit sortir le pain et le vin. Il était prêtre 

de El Élyon. Il le bénit et dit : Béni soit Abram par El Élyon, 

Possesseur du ciel et de la Terre.  Béni soit El Élyon qui a livré 

tes ennemis entre tes mains ! Il lui donna la dîme de tout. Le 

roi de Sodome dit à Abram : Donne-moi les personnes, et 

prends pour toi les richesses. Abram répondit au roi de 

Sodome : Je lève ma main vers YHWH, El Élyon, Possesseur 

du ciel et de la Terre :  Je ne prendrai rien de tout ce qui est 

à toi, pas même un fil, ni un cordon de sandale, afin que tu 

ne dises pas : J'ai enrichi Abram. Rien pour moi, seulement ce 

qu'ont mangé mes serviteurs et la part des hommes qui sont 

venus avec moi, Aner, Eshcol, et Mamré, qui prendront leur 

part. » Bereshit 14 : 17-24. 

Une des nombreuses conséquences de la rencontre avec 

Elohîm, c’est le refus d’échanger les âmes contre les richesses. 

Au contraire, Abraham avait compris que tout était à YHWH, 



54 
 

à El-Elyon, le possesseur du ciel et de la terre. Il avait aussi 

compris que la valeur des biens de ce monde ne peut être 

comparable à la valeur des âmes.  

 

C/ Être un modèle 
 

« Écoutez-moi, vous qui poursuivez la justice et qui cherchez 

YHWH ! Regardez au rocher d'où vous avez été taillés, au trou 

de la citerne d’où vous avez été tirés. Regardez à Abraham, 

votre père, et à Sarah qui vous a enfantés ! Car lui seul je l'ai 

appelé, je l'ai béni et multiplié. »  Yesha’yah 51 : 1-2. 

Abraham était un modèle. Il a marqué sa génération et plus 

largement l’ensemble du peuple hébreu, puisque des siècles 

après sa mort, Elohîm demandait aux juifs de regarder à 

Abraham. Il est aussi notre modèle, car il est autant le père des 

circoncis que des incirconcis (Romains 4 : 1-12). Abraham 

porte bien son nom de père de la foi, car c’est précisément ce 

qu’il était : un père. La vie d’Abraham est remarquable par son 

aspect familial. La bible expose sa relation avec son épouse, 

son neveu, ses enfants… Il était un homme profondément 

attaché à sa famille, c’est pourquoi lorsqu’il répondit à l’appel 

d’Elohîm, il sortit de Charan avec les siens. 

 

« Or YHWH avait dit à Abram : Va pour toi, hors de ta terre, 

de ta patrie, et de la maison de ton père, vers la terre que je te 

montrerai. Je te ferai devenir une grande nation, et je te 

bénirai, je rendrai ton nom grand, et tu seras une bénédiction. 

Je bénirai ceux qui te béniront, et je maudirai ceux qui te 

maudiront, et toutes les familles du sol seront bénies en toi. 

Abram s’en alla, comme lui avait dit YHWH, et Lot s’en alla 

avec lui. Abram était fils de 75 ans quand il sortit de Charan. 

Abram prit aussi Saraï, sa femme, et Lot, fils de son frère, avec 



55 
 

tous les biens qu'ils avaient acquis, et toutes les personnes 

qu'ils avaient acquises à Charan. Ils sortirent pour aller vers 

la terre de Kena'ân et ils arrivèrent en terre de Kena'ân. » 

Bereshit 12 : 1- 5. 

 

Sa relation avec Sarah était fondée sur la soumission mutuelle. 

En effet, on remarque que lorsqu’il demandait quelque chose à 

Sarah, elle le faisait. Mais à l’inverse lorsque Sarah émettait 

une requête, Abraham y répondait favorablement. 

Contrairement à ce que l’on pourrait penser, il ne dominait pas 

sur sa femme comme un despote. D’ailleurs, lorsqu’ils étaient 

en conflit, c’est le Seigneur lui-même qui tranchait.  

 

« Sarah vit rire le fils qu'Agar l'Égyptienne avait enfanté à 

Abraham. Et elle dit à Abraham : Chasse cette servante et son 

fils, car le fils de cette servante n'héritera pas avec mon fils, 

avec Yitzhak. Cette parole déplut beaucoup aux yeux 

d'Abraham à cause de son fils. Mais Elohîm dit à Abraham : 

Que cela ne déplaise pas à tes yeux, à cause du garçon et de ta 

servante. Écoute la voix de Sarah dans toutes les choses qu'elle 

te dira, car c'est en Yitzhak que ta postérité sera appelée de ton 

nom. » Bereshit 21 : 9-12. 

 

En ce qui concerne ses enfants, il était prévoyant, il a travaillé 

pour leur laisser un héritage. En ce qui concerne Lot, on 

remarque la douceur qu’il a employée pour faire cesser le 

conflit qui opposait leurs serviteurs respectifs, et la rapidité 

avec laquelle il a pris la décision d’aller le délivrer des mains 

des rois impies.  

 

Avoir la foi c’est marcher comme Abraham en étant un modèle 

pour son conjoint, pour ses enfants, et pour le reste de la 



56 
 

famille. Avoir la foi d’Abraham c’est prendre soin des siens. 

 

« Mais si quelqu'un ne prend pas soin des siens, et 

principalement de ceux de sa famille, il a renié la foi et il est 

pire qu'un incrédule. » 1 Timotheos 5 : 8.  

 

D/ La foi éprouvée 
 

« Par la foi, Abraham étant éprouvé, offrit Yitzhak. Celui qui 

avait reçu les promesses, offrit même son fils unique, lui à qui 

il avait été dit : C’est en Yitzhak que ta postérité sera appelée. 

Il estimait qu'Elohîm pouvait même ressusciter d'entre les 

morts. C'est pourquoi il le retrouva aussi en parabole. » 

Hébreux 11 : 17. 

 

La foi d’Abraham c’est aimer le Seigneur plus que tout : 

« Celui qui aime son père ou sa mère plus que moi, n'est pas 

digne de moi, et celui qui aime son fils ou sa fille plus que moi, 

n'est pas digne de moi. » (Matthaios 10 : 37) et obéir à Elohîm 

en toutes circonstances, quand bien même ce qu’il nous 

demande provoquerait de grandes souffrances. 

 

Avoir la foi d’Abraham c’est avoir une foi éprouvée et 

approuvée afin que les promesses du Seigneur se réalisent dans 

la vie de celui qui croit.  

 

 

 

 

 

 



57 
 

CHAPITRE 2 

LES ENNEMIS DE LA FOI 
 

« Lorsque quelqu’un entend la parole du Royaume et ne la 

comprend pas, le Mauvais vient et arrache ce qui est semé dans 

son cœur : c’est celui qui a reçu la semence le long du 

chemin. » Matthaios 13 :19. 

 

À partir du moment où une personne entend l’Evangile, elle va 

être la cible de plusieurs attaques qui ont pour but d’empêcher 

la parole de produire du fruit dans son cœur. L’objectif de 

l’ennemi c’est donc d’éteindre la foi des chrétiens, mais aussi 

d'éviter que d’autres personnes n’entrent dans le Royaume 

d’Elohîm. Ces attaques contre la foi concernent donc aussi bien 

les croyants que les non-croyants. Mais certains de ces 

obstacles à la foi ne sont pas le fait des démons, mais sont 

simplement dus à l’endurcissement du cœur de l’être humain. 

Par exemple, beaucoup d’hommes et de femmes aiment 

débattre et raisonner sur un tas de sujets. Dans la foi, les débats 

et les raisonnements sont à éviter : « Ô, Timotheos, garde le 

dépôt, en fuyant les discussions sur des sujets vains, inutiles et 

profanes, et les oppositions de la connaissance faussement 

nommée. Pour l'avoir professée, certains se sont écartés de 

la foi. Que la grâce soit avec toi ! Amen ! » 1 Timotheos 6 : 20-

21.  

 

« Nous renversons les raisonnements et toute hauteur qui 

s'élève contre la connaissance d'Elohîm, et amenant toute 

pensée captive à l'obéissance du Mashiah. » (2 Corinthiens 10 

: 5). En effet, le raisonnement pousse les gens à trop réfléchir 



58 
 

au lieu d’agir. Celui qui raisonne cherche à connaître la position 

et les avis de tous avant d’agir, de peur de décevoir son 

entourage. Paulos ne cherchait pas à plaire aux hommes, mais 

à plaire à Elohîm (Galates 1 : 10), c’est pourquoi il ne perdait 

pas son temps dans les raisonnements ou les discussions folles 

et inutiles.  

 

Un chrétien doit donc veiller et se protéger contre les attaques 

de l’ennemi. Mais il doit aussi se protéger de lui-même, en 

veillant sur son cœur, sur sa langue, sur ses intentions… afin de 

ne pas perdre la foi. 

 

I/ L’INCRÉDULITÉ 
 

Le mot grec apistia peut être traduit par les termes 

« infidélité », et « incrédulité ». Il exprime une « faiblesse dans 

la foi », mais aussi « l’absence de foi ». Apeitheo, terme qu’on 

retrouve dans Yohanan chapitre 3 verset 36 : « Celui qui croit 

au Fils a la vie éternelle, mais celui qui est rebelle au Fils ne 

verra pas la vie, mais la colère d'Elohîm demeure sur lui. » 

signifie « ne pas vouloir être persuadé », « refuser de croire », 

« refuser d'obéir », « être rebelle ». L’incrédulité constitue 

donc un péché, qui peut être délibéré, et qui peut atteindre une 

gravité telle que la personne qui en est affectée peut blasphémer 

contre le Saint-Esprit.  

 

« Toutefois, je vous dis la vérité : il vous est avantageux que je 

m'en aille. Car si je ne m'en vais pas, le parakletos ne viendra 

pas à vous. Mais si je m'en vais, je vous l'enverrai. Et quand il 

sera venu, il convaincra le monde de péché, de justice et de 

jugement : au sujet du péché en effet, parce qu'ils ne croient 



59 
 

pas en moi » Yohanan 16 : 7-9. 

 

L’incrédulité des chrétiens 

Chez les enfants d’Elohîm, l’incrédulité se manifeste lorsque la 

parole dépasse l’entendement : 

« Enfin, il fut manifesté aux onze eux-mêmes pendant qu'ils 

étaient à table, et il leur reprocha leur incrédulité et leur dureté 

de cœur, parce qu'ils n'avaient pas cru ceux qui l'avaient vu 

ressuscité. » Markos 16 : 14. 

 

« Et Yéhoshoua leur dit : Amen, amen, je vous le dis : Si vous 

ne mangez pas la chair du Fils d'humain et ne buvez pas son 

sang, vous n'avez pas la vie en vous-mêmes. (…) Il dit ces 

choses dans la synagogue, enseignant à Capernaüm. 

Beaucoup de ses disciples ayant donc entendu cela, dirent : 

Cette parole est dure ! qui peut l'entendre ? Mais Yéhoshoua, 

sachant en lui-même que ses disciples murmuraient à ce sujet, 

leur dit : Cela vous scandalise-t-il ? Si donc vous voyez le Fils 

d'humain montant où il était auparavant ? C'est l'Esprit qui 

donne la vie, la chair ne sert à rien. Les paroles que je vous ai 

dites sont esprit et sont vie. Mais il en est certains parmi vous 

qui ne croient pas. Car Yéhoshoua savait depuis le 

commencement qui étaient ceux qui ne croiraient pas, et qui 

était celui qui le livrerait. Et il disait : C’est à cause de cela 

que je vous ai dit que personne ne peut venir à moi, à moins 

qu'il ne lui soit donné de mon Père. Dès lors, beaucoup de ses 

disciples s’en allèrent vers les choses qui étaient derrière et 

ne marchèrent plus avec lui. » Yohanan 6 : 53-66. 

 

Ou bien lorsqu’il s’agit de la puissance de faire des miracles : 

« Et quand ils furent arrivés près de la foule, un homme 

s'approcha de lui et, tombant à genoux devant lui, dit : 



60 
 

Seigneur, aie pitié de mon fils qui est lunatique et 

misérablement affligé, car il tombe souvent dans le feu et 

souvent dans l'eau. Et je l'ai présenté à tes disciples, mais ils 

n'ont pas pu le guérir. Et Yéhoshoua répondit et dit : Ô 

génération incrédule et déformée ! Jusqu'à quand serai-je avec 

vous ? Jusqu'à quand vous supporterai-je ? Amenez-le-moi ici. 

Et Yéhoshoua réprimanda d'une manière tranchante le démon, 

qui sortit de lui, et à l'heure même l'enfant fut guéri. Alors les 

disciples s'approchèrent de Yéhoshoua et lui dirent en 

particulier : Pourquoi n'avons-nous pas pu le chasser ? Et 

Yéhoshoua leur dit : C'est à cause de votre incrédulité. Amen, 

je vous le dis, si vous avez de la foi comme un grain de sénevé, 

vous direz à cette montagne : Transporte-toi d'ici là et elle se 

transporterait ; et rien ne vous serait impossible. » Matthaios 

17 : 14-20. 

 

A/ Les causes de l’incrédulité 
 

Les oreilles et les yeux 

« Car le cœur de ce peuple s'est engraissé, et de leurs oreilles 

ils ont entendu avec difficulté, et ils ont fermé leurs yeux de 

peur qu'ils ne voient de leurs yeux, qu'ils n'entendent de leurs 

oreilles, qu'ils ne comprennent de leur cœur, qu'ils ne se 

convertissent et que je ne les guérisse » Matthaios 13 : 15. 

 

Nous avons vu que la foi dépend de la santé spirituelle de 

l’oreille, car « la foi vient de ce qu’on entend, et on entend au 

moyen de la parole d’Elohîm » (Romains 10 : 17). Ici, non 

seulement les oreilles et les yeux sont défectueux, mais il y a 

aussi une volonté délibérée de ne pas accéder à la foi. Car elle 

implique la repentance, la conversion, le renoncement à sa 

propre vie, les souffrances, le rejet, l’abandon du péché… 



61 
 

La dureté et la méchanceté du cœur 

« Enfin, il fut manifesté aux onze eux-mêmes pendant qu'ils 

étaient à table, et il leur reprocha leur incrédulité et leur 

dureté de cœur, parce qu'ils n'avaient pas cru ceux qui 

l'avaient vu ressuscité. » Markos 16 : 14. 

 

« Prenez garde, frères, qu'il n'y ait peut-être en quelqu'un de 

vous un mauvais cœur d'incrédulité qui s'éloigne de l'Elohîm 

vivant, mais exhortez-vous les uns les autres chaque jour, aussi 

longtemps qu'il est dit : « Aujourd'hui » de peur que quelqu'un 

d'entre vous ne s'endurcisse par la séduction du péché » 

Hébreux 3 : 12. 

 

« Mais les pharisiens ayant entendu cela, disaient : Celui-ci ne 

chasse les démons que par Béelzéboul, le chef des démons. (…) 

Progénitures de vipères, comment pourriez-vous dire de 

bonnes choses, méchants comme vous l'êtes ? Car c'est de 

l'abondance du cœur que la bouche parle. » Matthaios 12 : 24 

et 34. 

 

B/ Les conséquences de l’incrédulité 
 

Peu de miracles 

« Et s'étant rendu dans son pays natal, il enseignait dans leur 

synagogue, de telle sorte qu'ils étaient choqués et disaient : 

D'où lui viennent cette sagesse et ces miracles ? Celui-ci n'est-

il pas le fils du charpentier ? Sa mère ne s'appelle-t-elle pas 

Myriam, et ses frères, Yaacov, Yossef, Shim’ôn et Yéhouda ? Et 

ses sœurs ne sont-elles pas toutes parmi nous ? D'où lui 

viennent donc toutes ces choses ? Et il était pour eux une 

occasion de chute. Mais Yéhoshoua leur dit : Un prophète n'est 

déshonoré que dans son pays natal et dans sa maison. Et il ne 



62 
 

fit là que peu de miracles, à cause de leur incrédulité. » 

Matthaios 13 : 54-58 

 

La réprimande 

« Et Yéhoshoua répondit et dit : Ô génération incrédule et 

déformée ! Jusqu'à quand serai-je avec vous ? Jusqu'à quand 

vous supporterai-je ? Amenez-le-moi ici. » Matthaios 17 : 17. 

(Voir aussi Markos 16 : 14). 

 

Le jugement 

« Celui qui croit en lui n'est pas jugé, mais celui qui ne croit 

pas est déjà jugé parce qu'il n'a pas cru au Nom du Fils unique 

d'Elohîm » Yohanan 3 : 18. 

 

Un jugement plus sévère 

« Alors il se mit à faire des reproches aux villes dans lesquelles 

avaient eu lieu la plupart de ses miracles, parce qu'elles ne 

s'étaient pas repenties. Malheur à toi Chorazin ! Malheur à toi 

Bethsaïda ! Car si les miracles qui ont été faits au milieu de 

vous avaient été faits dans Tyr et dans Sidon, il y a longtemps 

qu'elles se seraient repenties, en prenant le sac et la cendre. 

C'est pourquoi je vous dis que, le sort de Tyr et de Sidon sera 

plus supportable au jour du jugement que le vôtre. Et toi, 

Capernaüm, qui as été élevée jusqu'au ciel, on te fera 

descendre jusqu'à l'Hadès ! Car si les miracles qui ont été faits 

au milieu de toi, avaient été faits dans Sodome, elle 

demeurerait encore aujourd'hui ! C'est pourquoi je vous dis 

que le sort de la terre de Sodome sera plus supportable au jour 

du jugement, que le tien. »  Matthaios 11 : 20-24. 

La condamnation 

« Celui qui croira et qui sera baptisé sera sauvé, mais celui qui 

ne croira pas sera condamné ». Markos 16 : 16. 



63 
 

« C'est pourquoi je vous ai dit que vous mourrez dans vos 

péchés. Car si vous ne croyez pas que moi je suis, vous mourrez 

dans vos péchés. » Yohanan 8 : 24. 

 

Le retranchement 

« C'est vrai. Elles ont été retranchées à cause de leur 

incrédulité, et tu es debout par la foi. Ne t'élève donc pas par 

orgueil, mais crains. » Romains 11 : 20. 

 

L’exclusion du repos du Seigneur 

« Mais à qui jura-t-il qu'ils n’entreront pas dans son repos, 

sinon à ceux qui furent rebelles ? Et nous voyons qu'ils ne 

purent y entrer à cause de l'incrédulité. » Hébreux 3 : 19. 

 

La colère 

« Celui qui croit au Fils a la vie éternelle, mais celui qui est 

rebelle au Fils ne verra pas la vie, mais la colère d'Elohîm 

demeure sur lui. » Yohanan 3 : 36. 

 

C/ La solution à l’incrédulité 
 

Premièrement, l’incrédulité étant un péché, elle doit faire 

l’objet d’une repentance sincère. 

 

« Car Yohanan est venu à vous dans la voie de la justice et vous 

ne l'avez pas cru. Mais les publicains et les femmes débauchées 

ont cru en lui. Et vous, qui avez vu cela, vous ne vous êtes pas 

ensuite repentis pour croire en lui. » Matthaios 21 : 32. 

(Voir aussi Romains 11 : 23). 

Deuxièmement, il faut disposer ses oreilles et son cœur à 

l’écoute, à la compréhension, à l’obéissance de la parole 

d’Elohîm, et se préparer à combattre pour garder la foi et 



64 
 

conserver la parole dans toute sa véracité. (Voir chapitre 1). 

 

II/ LE DOUTE  
 

Le doute, diakrino en grec, évoque « le désaccord », 

« l’hésitation », « l’incertitude » ou « la méfiance ». C’est le 

contraire de l’assurance, de la certitude, de la conviction, de la 

confiance et de la foi. Une personne qui doute sera indécise, 

soupçonneuse, hésitante, et dans le tâtonnement. 

 

A/ Les causes du doute 
 

Les épreuves 

Face aux difficultés, aux dires des gens endurcis et aux 

menaces, un enfant du Seigneur peut commencer à douter de 

l’amour du Père céleste et de sa parole.   

 

Le temps 

Le temps que peut prendre une promesse du Seigneur avant son 

accomplissement peut générer des doutes dans l’esprit d’un 

chrétien. Nous avons besoin de rester aux pieds du Seigneur 

malgré les difficultés.  

(Voir 2 Petros 3 : 3-15.) 

 

L’ignorance et l’oubli 

« Mais nous vous supplions, frères, au sujet de la parousie de 

notre Seigneur Yéhoshoua Mashiah et de notre rassemblement 

auprès de lui, de ne pas être rapidement agités hors de votre 

pensée ni troublés par un esprit, par une parole, ou par une 

lettre comme si c’était par nous, comme quoi le jour du 

Mashiah était imminent. Que personne ne vous trompe 



65 
 

d'aucune manière. Car il faut d'abord que vienne l'apostasie et 

que se révèle l'homme de péché, le fils de la perdition, 

l’adversaire et celui qui s’élève contre tout ce que l'on nomme 

Elohîm ou que l'on adore, il va jusqu'à s'asseoir comme Elohîm 

dans le temple d'Elohîm se montrant lui-même comme étant 

Elohîm. Ne vous souvenez-vous pas que je vous disais ces 

choses lorsque j'étais encore chez vous ? » 2 Thessaloniciens 

2 : 1-5. 

 

L’incrédulité 

« Et il n'a pas douté à l'égard de la promesse d'Elohîm, par 

incrédulité » Romains 4 : 20. 

 

La peur 

« Mais Petros lui répondit en disant : Seigneur, si c'est toi, 

ordonne que j'aille vers toi sur les eaux. Et il lui dit : Viens ! Et 

Petros sortit du bateau, marcha sur les eaux pour aller vers 

Yéhoshoua. Mais voyant que le vent était fort, il eut peur et, 

comme il commençait à s'enfoncer, il s'écria en disant : 

Seigneur ! Sauve-moi ! Et immédiatement Yéhoshoua étendit 

sa main et le prit, en lui disant : Homme de peu de foi, 

pourquoi as-tu douté ? » Matthaios 14 : 28-31. 

 

B/ Les conséquences du doute 
 

L’instabilité 

« Mais si quelqu'un d’entre vous manque de sagesse, qu'il la 

demande à Elohîm qui la donne à tous simplement et sans 

reproche, et elle lui sera donnée. Mais qu'il la demande avec 

foi, ne doutant nullement, car celui qui doute est semblable 

au flot de la mer, agité et poussé çà et là par le vent. » Yaacov 

1 : 5-6.  



66 
 

« Afin que nous ne soyons plus des enfants ballottés par les 

vagues et emportés çà et là à tout vent de doctrine, par le jeu 

de dés des humains, par leur habilité dans l'art de 

l'égarement. » Ephésiens 4 : 14. 

 

Le non-exaucement 

« Mais qu'il la demande avec foi, ne doutant nullement, car 

celui qui doute est semblable au flot de la mer, agité et poussé 

çà et là par le vent. Que cet humain, en effet, ne s'attende pas 

à recevoir quelque chose du Seigneur. » Yaacov 1 : 6-7. 

(Voir aussi Markos 11 : 23). 

 

Le péché 

« As-tu la foi ? Aie-la en toi-même devant Elohîm. Béni est 

celui qui ne se juge pas lui-même dans ce qu'il approuve ! Mais 

celui qui doute est condamné s'il mange, parce que cela ne 

vient pas de la foi. Or tout ce qui ne vient pas de la foi est 

péché. » Romains 14 : 22-23. 

 

Contrairement à l’incrédulité, le doute n’est pas un péché en 

lui-même. Mais le péché se trouve dans le fait de poser un acte 

alors qu’il est sous l’empire du doute. 

 

C/ La solution au doute 
 

Le juste vivra par la foi 

« Tel juge, en effet, un jour au-dessus d'un autre jour, mais tel 

autre juge que tous les jours sont égaux. Que chacun soit 

pleinement persuadé dans sa pensée » Romains 14 : 5. 

 

Être pleinement persuadé, plerophoreo en grec, peut être 

traduit par « conviction », « inclinaison », « remplir quelqu'un 



67 
 

d'une pensée », ou encore « pleinement convaincu ou assuré ». 

On retrouve ce terme dans Romains chapitre 4 verset 20 : « Et 

il n'a pas douté à l'égard de la promesse d'Elohîm, par 

incrédulité, mais il a été fortifié par la foi et il a donné gloire 

à Elohîm, et étant pleinement convaincu que ce qu'il a 

promis, il est puissant aussi pour l'accomplir. C'est pourquoi 

aussi cela lui a été compté comme justice. »  

 

Si une chose aussi simple que manger doit être le produit de la 

foi, à plus forte raison tout ce que nous faisons doit être fondé 

et justifié par la foi. Cela signifie que rien ne doit être laissé au 

hasard. Tout doit être examiné à la lumière de la parole 

d’Elohîm et être un sujet de prière afin que chaque aspect de 

notre vie soit le fruit de la foi. Or la source et le moyen de la foi 

c’est la parole d’Elohim. Autrement dit, chaque aspect de notre 

vie doit être fondé et justifié par les Ecritures. Le doute doit 

donc être l’occasion de marquer un arrêt dans notre 

cheminement afin de sonder la Bible et prier pour connaître la 

volonté d’Elohîm.  

 

« Et les frères envoyèrent immédiatement à Bérée, pendant la 

nuit, Paulos et Silas, qui, étant arrivés, entrèrent dans la 

synagogue des Juifs. Or ceux-ci avaient l'esprit plus noble que 

ceux de Thessalonique. Ils reçurent la parole avec tout 

empressement, examinant tous les jours les Écritures pour voir 

s'il en était bien ainsi. » Actes 17 : 10-11. 

 

« Je sais et je suis persuadé par le Seigneur Yéhoshoua que 

rien n'est souillé par soi-même, mais cependant si quelqu'un 

croit qu'une chose est souillée, elle est souillée pour lui. » 

Romains 14 : 14. 

 



68 
 

« As-tu la foi ? Aie-la en toi-même devant Elohîm. Béni est 

celui qui ne se juge pas lui-même dans ce qu'il approuve ! 

Mais celui qui doute est condamné s'il mange, parce que cela 

ne vient pas de la foi. Or tout ce qui ne vient pas de la foi est 

péché. » Romains 14 : 22-23. 

 

La connaissance 

« Mon peuple est détruit, faute de connaissance (…). » 

Hoshea 4 : 6. 

 

L’enracinement, l’édification et l’affermissement 

« … étant enracinés et édifiés en lui et affermis dans la foi, 

telle qu'on vous l'a enseignée, abondant en elle avec action de 

grâce. » Colossiens 2 : 5. 

(Voir aussi Colossiens 1 : 23). 

 

III/ L’APPARENCE DE LA PIÉTÉ 
 
« (…) ayant l'apparence de la piété, mais ayant renié sa 

puissance. Éloigne-toi aussi de ces gens-là. » 2 Timotheos 3 : 

5. 

« Malheur à vous, scribes et pharisiens hypocrites, parce que 

vous nettoyez le dehors de la coupe et du plat, alors qu'au-

dedans, ils sont pleins de pillage et de manque d'auto-contrôle. 

Pharisien aveugle ! Nettoie premièrement l'intérieur de la 

coupe et du plat, afin que l'extérieur aussi devienne pur. 

Malheur à vous, scribes et pharisiens hypocrites, parce que 

vous ressemblez à des tombes blanchies, qui en effet, paraissent 

belles au-dehors, et qui au-dedans sont pleines d'ossements de 

morts et de toutes sortes d'impureté. Ainsi, vous aussi, au-

dehors vous paraissez justes aux gens en effet, mais au-dedans, 



69 
 

vous êtes pleins d'hypocrisie et de violation de la Torah. » 

Matthaios 23 : 25-28. 

 

Certains obstacles à la foi ont pour origine le cœur des humains 

qui accordent plus d’importance aux apparences qu’à un 

profond changement de l’être intérieur. 

 

A/ Définition  

1. La justification par les œuvres de la Torah 
C’est le fait de rechercher la justification dans loi de Moshé 

alors que les chrétiens ont été déliés de la Torah (Romains 7 : 

6) et sont sous la loi du Mashiah (1 Corinthiens 9 : 21). Ces 

chrétiens vont être trompés par des enseignements erronés qui 

ajoutent à l’œuvre de la croix une ou plusieurs observances 

pour obtenir le salut.  

 

« Et quelques-uns, qui étaient descendus de Judée, 

enseignaient aux frères : Si vous n’êtes pas circoncis selon la 

coutume de Moshé, vous ne pouvez pas être sauvés. Une 

sédition a donc eu lieu et une discussion non minime, entre 

Paulos et Barnabas et eux, il fut décidé que Paulos et 

Barnabas, avec quelques-uns des leurs, monteraient à 

Yeroushalaim vers les apôtres et les anciens, au sujet de cette 

question (…) Mais quelques-uns de ceux de la secte des 

pharisiens qui avaient cru, s’élevèrent disant qu’il faut les 

circoncire et leur ordonner de garder la Torah de Moshé. » 

Actes 15 : 1-2 et 5. 

 

Ici, nous avons l’exemple d’un faux enseignement que les 

judaïsants avaient introduit dans les églises du premier siècle. 

Ils avaient ajouté à l’œuvre de la croix, la pratique de la Torah 



70 
 

mosaïque, particulièrement de la circoncision. 

 

2. Le légalisme 
Le légalisme est le souci de respecter scrupuleusement la lettre 

de la loi et les formes qu’elle prescrit, sans que le cœur soit 

véritablement transformé par la foi en Elohîm. Il conduit à 

observer certains commandements en les séparant de leur 

portée morale. Les légalistes vont négliger l’amour et la 

miséricorde du Seigneur pour s’attacher à des commandements 

moins pesants et plus apparents : « Malheur à vous, scribes et 

pharisiens hypocrites, parce que vous payez la dîme de la 

menthe, de l’aneth et du cumin et que vous laissez de côté les 

charges les plus lourdes de la Torah : la justice, la miséricorde 

et la fidélité. Il fallait pratiquer ces choses-là, sans négliger les 

autres choses. » Matthaios 23 : 23. 

 

3. Le formalisme 
Du latin forma, « forme », le formalisme concerne 

l’attachement excessif aux règles, aux rites, aux coutumes et 

aux traditions. L’accent est mis sur les règles à appliquer plutôt 

que sur la vie spirituelle et la vie intérieure. Le christianisme 

actuel est calqué sur le système et le culte de l’Ancienne 

Alliance. Bien plus, il n’a pas détruit le paganisme, mais il l’a 

adopté et a engendré la religion. 

 

Les lieux « sacrés »  

Des temples, des cathédrales, des pèlerinages, etc. 

Ces lieux doivent servir à l’adoration d’Elohîm. C’est pourquoi 

beaucoup de pasteurs luttent pour trouver des finances et 

construire de grands temples soi-disant pour le Seigneur 

(Yesha’yah 66 : 1). 

Dans ces lieux sacrés, on trouve des autels. Dans certaines 



71 
 

religions, la communion est une forme de sacrifice, comme, par 

exemple lors de la messe catholique. 

 

Le cléricalisme et le sacerdotalisme 

L’ordination des prêtres et des pasteurs réinstaurent une 

médiation humaine entre Elohîm et les êtres humains. Or, les 

écrits de la Nouvelle Alliance sont clairs : le grand prêtre Aaron 

et ses descendants ont été remplacés par Yéhoshoua qui est 

désormais le seul médiateur entre Elohîm et ses enfants (1 

Timotheos 2 : 5). De plus, selon 1 Petros chapitre 2 verset 9, 

tous les croyants sont des prêtres. 

 

La liturgie 

C’est-à-dire un ordre précis dans le déroulement de la messe ou 

du culte : louange, sermon, offrandes, annonces… L’idée d’un 

office religieux organisé est complètement étrangère à la 

nouvelle alliance. Il s’agit d’un mélange de la liturgie juive et 

des cultes païens. 

 

Les rituels 

Ils sont censés permettre au croyant d’expérimenter Elohîm et 

de rentrer dans une vie bénie : circoncision, ordination, 

bénédiction nuptiale, présentation des enfants à Elohîm...  

 

On peut noter aussi l’observation de jours « sacrés » : 

dimanche et sabbat ; une manière spéciale de s’habiller : toge, 

soutane, collet clérical, kippa, voile, costume/cravate… ou 

encore un régime alimentaire spécial, etc.  

(Voir Matthaios 6 : 1-8). 

 



72 
 

B/ Les causes de l’apparence de piété 

Les causes de la mise en place du formalisme et du légalisme 

sont l’hypocrisie et l’abandon de la parole d’Elohîm au profit 

des traditions. 

1. L’abandon de l’Evangile de Yéhoshoua pour 

un autre évangile 
« Ô Galates dénués d’intelligence ! Qui vous a ensorcelés pour 

que vous n’obéissiez plus à la vérité, vous, aux yeux de qui 

Yéhoshoua Mashiah a été ouvertement dépeint crucifié au 

milieu de vous ? Je voudrais seulement apprendre ceci de 

vous : Avez-vous reçu l’Esprit par les œuvres de la Torah ou 

par la prédication de la foi ? Êtes-vous ainsi dénués 

d’intelligence ? Ayant commencé par l’Esprit, finiriez-vous 

maintenant par la chair ? Avez-vous tant souffert en vain ? Si 

toutefois c’est en vain. Celui donc qui vous fournit l’Esprit et 

qui opère en vous des miracles, est-ce par les œuvres de la 

Torah ou par la prédication de la foi ? Comme Abraham crut 

à Elohîm, et cela lui fut compté comme justice, sachez donc que 

ce sont ceux qui ont la foi qui sont fils d’Abraham. Mais 

l’Écriture, prévoyant qu’Elohîm justifierait les nations par 

la foi, a prêché d’avance l’Évangile à Abraham en lui disant : 

Toutes les nations seront bénies en toi. C’est pourquoi ceux qui 

sont de la foi sont bénis avec Abraham le croyant ». Galates 3 : 

1-9.  

 

« Et les pharisiens et quelques scribes qui étaient venus de 

Yeroushalaim se rassemblent auprès de lui. Et ayant vu que 

certains de ses disciples prennent leurs repas avec des mains 

impures, c'est-à-dire non lavées, et ils les blâmèrent. Car les 

pharisiens et tous les Juifs ne mangent pas s'ils ne se sont pas 



73 
 

lavés jusqu'au coude, retenant la tradition des anciens. Et au 

retour de la place du marché, s'ils ne se sont pas baptisés, ils 

ne mangent pas. Il y a aussi beaucoup d'autres choses qu'ils 

ont reçues pour les retenir : les lavages des coupes, et des 

cruches, et des vases en bronze et des lits. Alors les pharisiens 

et les scribes lui demandèrent : Pourquoi tes disciples ne 

marchent-ils pas selon la tradition des anciens, mais prennent-

ils leur pain avec des mains non lavées ? Mais lui, répondant, 

leur dit : Yesha`yah a bien prophétisé sur vous, hypocrites, 

comme il est écrit : Ce peuple m'honore des lèvres, mais leur 

cœur est éloigné de moi. Mais c'est en vain qu'ils m'adorent, 

en enseignant des doctrines qui sont des commandements 

humains. Car, laissant de côté le commandement d'Elohîm, 

vous retenez la tradition des humains : le lavage des cruches 

et des coupes, et vous faites beaucoup d'autres choses 

semblables. Il leur disait aussi : Vous rejetez bien le 

commandement d'Elohîm, afin de garder votre tradition. Car 

Moshé a dit : Honore ton père et ta mère et : Celui qui maudit 

son père ou sa mère finit à la mort. Mais vous, vous dites : À 

moins qu'un homme n'ait dit à son père ou à sa mère : Tout ce 

dont tu pourrais être assisté par moi est corban, c'est-à-dire 

offrande. Et vous ne lui permettez plus de rien faire pour son 

père ou pour sa mère, annulant la parole d'Elohîm par votre 

tradition que vous avez établie. Et vous faites encore beaucoup 

d'autres choses semblables. » Markos 7 : 1-13. 

 

Ces deux passages nous enseignent que ceux qui s’attachent au 

légalisme et au formalisme abandonnent la parole d’Elohîm et 

annulent les commandements divins au profit de traditions 

humaines. Cela signifie que les chrétiens qui tombent dans ce 

piège retourneront d’abord à la Torah de Moshé, qui est donc 

issue du Seigneur, mais finiront petit à petit par tomber dans le 



74 
 

légalisme et le formalisme et par conséquent dans des traditions 

charnelles. Parce qu’il est inévitable, que ceux qui altèrent la 

parole en la dépouillant de sa profondeur, finissent par 

l’abandonner complètement.  

 

Le légalisme remplace le don d’Elohîm, la grâce, la piété, la 

communion avec Elohîm, le salut et la foi par les œuvres des 

êtres humains (Galates 2 : 16 ; Éphésiens 2 : 8-9) et par des 

règles destinées à soulager la conscience. En effet, une 

conscience coupable se soumet à des règles légales pour se 

justifier à ses propres yeux et à ceux des autres. Face à la mort 

spirituelle, le légaliste cherchera à mettre en place des 

ordonnances et des lois humaines plutôt que de prêcher la 

parole et la grâce, Yéhoshoua crucifié (Éphésiens 5 : 14 ; 1 

Corinthiens 2 : 2). 

 

« Mais il dit aussi cette parabole à quelques-uns qui se 

persuadaient en eux-mêmes d’être justes et qui méprisaient 

totalement les autres : Deux hommes montèrent au temple pour 

prier, l’un pharisien, et l’autre publicain. Le pharisien, se 

tenant debout, priait ainsi en lui-même : Elohîm, je te rends 

grâce de ce que je ne suis pas comme le reste des humains : 

ravisseurs, injustes, adultères, ni même comme ce publicain. Je 

jeûne deux fois le shabbat, et je donne la dîme de tout ce que je 

possède. Mais le publicain, se tenant debout, éloigné, n’osait 

même pas lever les yeux vers le ciel, mais il se frappait la 

poitrine, en disant : Elohîm, sois apaisé envers moi qui suis 

pécheur ! Je vous dis que celui-ci descendit dans sa maison 

justifié, plutôt que l’autre. Car quiconque s’élève sera abaissé, 

et quiconque s’abaisse sera élevé. » Loukas 18 : 9-14. 

 

 



75 
 

2. L’hypocrisie 
En grec, le mot « hypocrite » signifie « quelqu’un qui répond », 

« qui réplique », « un interprète », « un acteur », « un joueur de 

théâtre », « celui qui dissimule », « un prétendant ». On peut 

donc considérer que dans le cadre de la foi, un hypocrite est une 

personne qui joue un rôle afin d’être vue et glorifiée par les 

êtres humains parce qu’elle aime plus la gloire des créatures 

que celle du Créateur : « Comment pouvez-vous croire, vous 

qui recevez votre gloire les uns des autres et qui ne cherchez 

pas la gloire qui vient d'Elohîm seul ? » (Yohanan 5 : 44). 

(Voir aussi Yohanan 12 : 42). 

 

Une des causes de l’abandon de l’Évangile de Yéhoshoua pour 

le remplacer par les traditions des êtres humains, c’est 

l’hypocrisie. Car les chrétiens qui retournent à la loi et adoptent 

le formalisme et le légalisme ressentent fortement que l’Esprit 

de Yéhoshoua est attristé, voire éteint. Pourtant, ils continuent 

d’évoluer dans les assemblées, revêtant des vêtements de brebis 

pour tromper les autres sur leur véritable nature. Des milliers 

de pasteurs jouent donc des rôles. Ils ont l’apparence de la piété 

devant leurs fidèles mais, chez eux, ils sont complètement 

différents. De même, beaucoup de chrétiens paraissent justes et 

saints dans leurs bâtiments d’église, mais dans la vie de tous les 

jours, ils sont semblables aux païens.  

 

« Gardez-vous de pratiquer votre justice devant les gens, pour 

être vus par eux ; autrement, vous ne recevrez pas la 

récompense de votre Père qui est dans les cieux. Donc, lorsque 

tu fais ton aumône, ne fais pas sonner la trompette devant toi, 

comme font les hypocrites dans les synagogues et dans les rues, 

afin d’être glorifiés par les gens. Amen, je vous le dis, ils 

reçoivent leur récompense entièrement. Mais quand tu fais ton 



76 
 

aumône, que ta main gauche ne sache pas ce que fait ta droite, 

afin que ton aumône se fasse en secret ; et ton Père qui voit 

dans le secret te récompensera publiquement. Et quand tu 

pries, ne sois pas comme les hypocrites, car ils aiment faire 

leurs prières en se tenant debout dans les synagogues et aux 

coins des rues, pour être vus des gens. Amen, je vous le dis, ils 

reçoivent leur récompense. Mais toi, quand tu pries, entre dans 

ta chambre, et ayant fermé ta porte, prie ton Père qui est là 

dans le secret. Et ton Père, qui voit dans le secret, te 

récompensera publiquement. Mais quand vous priez, ne 

multipliez pas de vaines paroles comme font les païens, car ils 

s’imaginent qu’à force de paroles, ils seront exaucés. Ne leur 

ressemblez donc pas, car votre Père sait de quoi vous avez 

besoin avant que vous le lui demandiez. » Matthaios 6 : 1-8. 

 

Le jugement hypocrite 

« Ne jugez pas, afin que vous ne soyez pas jugés. Car on vous 

jugera du jugement dont vous jugez, et l’on vous mesurera avec 

la mesure dont vous mesurez. Et pourquoi vois-tu la paille qui 

est dans l’œil de ton frère, et n’aperçois-tu pas la poutre qui est 

dans ton œil ? Ou comment diras-tu à ton frère : Permets que 

j’ôte de ton œil cette paille, et voici que la poutre est dans ton 

œil ? Hypocrite, ôte premièrement la poutre de ton œil ! Alors 

tu verras clair pour ôter la paille de l’œil de ton frère. » 

Matthaios 7 : 1-5. 

 

L’hypocrisie des chrétiens 

« Mais lorsque Petros vint à Antioche, je lui résistai en face 

parce qu’il était condamné. Car, avant la venue de quelques 

personnes de la part de Yaacov, il mangeait avec les nations, 

mais quand elles furent venues, il se cacha et se sépara d’elles, 

craignant ceux de la circoncision. Les autres Juifs aussi 



77 
 

agirent d’une manière hypocrite avec lui, de sorte que 

Barnabas même fut entraîné par leur hypocrisie. Mais, quand 

je vis qu'ils ne marchaient pas dans le droit chemin selon la 

vérité de l’Évangile, je dis à Petros, devant tous : Si toi qui es 

Juif, tu vis à la manière des nations et non à la manière des 

Juifs, pourquoi contrains-tu les nations à judaïser ? » Galates 

2 : 11-14. 

 

C/ Les conséquences  

de l’apparence de la piété 
 

1. L’inefficacité des œuvres 
« Si je parle toutes les langues des humains et même des anges, 

mais que je n’aie pas l’amour, je suis devenu un cuivre qui 

résonne ou une cymbale qui répète fréquemment le cri alala. 

Même si j’ai la prophétie et que je connaisse tous les mystères 

et la connaissance de toutes choses, et même si j’ai toute la foi 

jusqu’à transporter les montagnes, mais que je n’aie pas 

l’amour, je ne suis rien. Et si je donnais tous mes biens pour 

nourrir quelqu’un, et si je livrais mon corps pour être brûlé, 

mais que je n’aie pas l’amour, cela ne me sert à rien. » 1 

Corinthiens 13 : 1-3. 

 

Comment se fait-il qu’une personne qui donne tous ses biens 

aux pauvres, qui accepte de mourir pour les autres ne soit rien 

devant Elohîm ? La réponse est simple : sans LA CHARITÉ, 

c’est-à-dire sans la grâce d’Elohîm, ou encore sans Yéhoshoua 

(car Elohîm est Amour selon 1 Yohanan 4 : 8), il n’y a pas de 

salut. L’humanisme et la gentillesse ne sauveront jamais 

personne. Encore moins les œuvres des hypocrites. Car seule la 

foi en Yéhoshoua sauve.  



78 
 

2. L’esclavage 
Le légaliste est tellement hypocrite qu’il impose aux autres des 

choses qu’il ne respecte pas lui-même, maintenant les chrétiens 

dans l’esclavage (1 Corinthiens 7 : 23 ; Galates 5 : 1). Il va 

jusqu’à épier la liberté que les enfants d’Elohim ont en Mashiah 

(Galates 2). Celle-ci est remplacée par la peur d’Elohîm et des 

humains, c’est-à-dire des pasteurs. Sur le plan individuel, la 

liberté en Mashiah produite par le Saint-Esprit (2 Corinthiens 3 

: 17) est perdue, la joie en Yéhoshoua cède face au doute et à 

la confusion. La fausse humilité du légalisme conduit 

inexorablement à l’esprit de supériorité, de jugement et de 

condamnation des autres. 

 

3. La séparation d’avec le Seigneur 
« Vous êtes séparés du Mashiah, vous tous qui vous justifiez 

par la Torah, vous êtes déchus de la grâce. » Galates 5 : 4. 

 

4. La malédiction 
« Car tous ceux qui sont des œuvres de la Torah sont sous la 

malédiction, car il est écrit : Maudit est quiconque ne 

persévère pas dans toutes les choses qui sont écrites dans le 

livre de la Torah et ne les met pas en pratique. Et que personne 

ne soit justifié devant Elohîm par la Torah, cela est évident, 

puisqu’il est dit : Le juste vivra par la foi. Or la Torah n’est 

pas sur la base de la foi, mais elle dit : L’être humain qui 

mettra ces choses en pratique vivra par elles. » Galates 3 : 10-

12.  

 

5. Le refus de l’accès au royaume 
« Mais malheur à vous, scribes et pharisiens hypocrites ! Parce 

que vous fermez le Royaume des cieux aux gens ! Vous n’y 

entrez pas vous-mêmes et vous ne laissez pas entrer ceux qui 



79 
 

veulent y entrer. » Matthaios 23 : 13.  

 

6. Les conséquences dans les assemblées  
Sur le plan collectif, le légalisme engendre des querelles, de la 

concurrence entre frères, de la jalousie, et favorise l’esprit de 

secte ou de parti. 

 

« Mais, en vous ordonnant cela, je ne vous loue pas : parce que 

vous vous assemblez, non pour devenir plus excellents, mais 

inférieurs. Car premièrement, lorsque vous vous réunissez en 

assemblée, j’apprends qu’il y a en effet des divisions parmi 

vous et je le crois en partie, car il faut qu’il y ait même des 

hérésies parmi vous, afin que ceux qui sont approuvés 

deviennent manifestes parmi vous. » 1 Corinthiens 11 : 17-19. 

 

« …rien par esprit de parti, ou par vaine gloire, mais par 

humilité, estimez les autres supérieurs à vous-mêmes. » 

Philippiens 2 : 3. 

 

Malheureusement, beaucoup de chrétiens prennent parti pour 

ceux qui pèchent et refusent de les corriger selon la parole sous 

prétexte qu’ils sont leurs « pères spirituels » ou leurs amis. Une 

personne qui a foi en Elohîm agira toujours dans l’intérêt de la 

parole du Seigneur et non en fonction de ses fréquentations.  

 

D/ La solution 
 

« Car, par une seule offrande, il a rendu parfaits pour toujours 

ceux qui sont sanctifiés. » Hébreux 10 : 14. 

 

« Lesquels servent l'exemple et l'ombre des choses célestes, 

selon l'avertissement divin que reçut Moshé lorsqu'il devait 



80 
 

achever le tabernacle : Prends garde, lui dit-il, de faire toutes 

choses selon le modèle qui t'a été montré sur la montagne. Mais 

maintenant, il a obtenu un service d'autant plus excellent qu'il 

est le Médiateur d'une alliance plus excellente, qui a été établie 

sur de meilleures promesses. Car si la première avait été 

irréprochable, il n'y aurait pas eu lieu d'en chercher une 

seconde. Car, c'est en les blâmant qu'il a dit : Voici, les jours 

viennent, dit le Seigneur, où je traiterai avec la maison d'Israël 

et avec la maison de Yéhouda une alliance nouvelle, non selon 

l'alliance que j’ai faite avec leurs pères, le jour où je les ai pris 

par la main pour les conduire hors de la terre d’Égypte. Car 

ils n'ont pas persévéré dans mon alliance, moi aussi je les ai 

négligés, dit le Seigneur. Car voici l'alliance, le testament que 

je ferai, après ces jours-là, avec la maison d'Israël, dit le 

Seigneur : Je mettrai mes Torahs dans leur esprit et je les 

écrirai dans leur cœur, je serai leur Elohîm et ils seront mon 

peuple. Et ils n'enseigneront jamais chacun leur prochain, ni 

chacun leur frère, en disant : Connais le Seigneur ! parce que 

tous me connaîtront, du petit jusqu'au grand d'entre eux. Parce 

que je serai miséricordieux à l’égard de leurs injustices et que 

je ne me souviendrai plus jamais de leurs péchés ni de leurs 

violations de la Torah. En l'appelant nouvelle, il a déclaré 

vieille la première. Or ce qui devient vieux et ancien est proche 

de la disparition. » Hébreux 8 : 5-13. 

 

Le judaïsme prescrivait les sacrifices d’animaux, la 

centralisation du culte à Yeroushalaim, des jours spéciaux 

(shabbats), des moments religieux particuliers (trois prières par 

jour avec un livre de prières, le patah Eliahou), un régime 

alimentaire particulier (la casherout : pas de porc, pas de sang, 

pas de fruits de mer, etc.). Le Temple de Shelomoh et le 

système de la loi de Moshé ou l’Ancienne Alliance étaient des 



81 
 

images pour enseigner les réalités des choses célestes. Le 

judaïsme avait été établi temporairement, dans l’attente du 

Mashiah. Ce système avait été institué comme la marque d’une 

séparation entre l’humain et Elohîm et annonçait la manière 

dont Elohîm s’y prendrait pour résoudre le péché, à savoir la 

mort de Yéhoshoua, le Mashiah.  

 

La Nouvelle Alliance enseigne que tout est devenu obsolète 

quand Yéhoshoua est venu. Ces pratiques étaient les ombres 

des choses à venir dont on n’a plus besoin puisque la réalité est 

apparue. À la naissance de l’Ekklésia, il n’y avait ni temple 

physique construit par les chrétiens, ni prêtres ordonnés, ni 

sacrifices d’animaux, ni vêtements sacerdotaux… Les premiers 

chrétiens avaient compris qu’ils étaient eux-mêmes les temples 

(1 Corinthiens 3 : 16 ; 6 : 19), les prêtres (Hébreux 5 : 3-6 ; 1 

Petros 2 : 9 ; Apokalupsis 1 : 4-6 et 5 : 8-10) et les sacrifices 

(Romains 12 : 1-2). Leur foi était authentique et basée sur 

Yéhoshoua seul. Ce qui importe désormais, c’est la relation 

personnelle et directe avec Elohim, et non pas le fait de se 

déplacer dans un lieu précis pour rencontrer et adorer le 

Seigneur. Nous avons certes besoin de la communion 

fraternelle, mais cela peut se faire partout, dans des maisons, 

dans la nature, etc. Les rituels, les liturgies, les messes ou les 

cultes, le samedi ou le dimanche, ne sont pas des choses 

essentielles ! Le plus important, c’est la foi que nous avons en 

Elohîm, notre Père. 

 

Le rachat 

« Mashiah nous a rachetés de la malédiction de la Torah en 

devenant malédiction pour nous, car il est écrit : Maudit 

quiconque est pendu au bois, afin que la bénédiction 

d'Abraham vienne pour les nations en Mashiah Yéhoshoua, et 



82 
 

que nous recevions par le moyen de la foi l'Esprit de la 

promesse. Frères, je parle cependant selon l'humain. Un 

testament confirmé publiquement par un humain, personne ne 

l'annule ou n'ajoute quelque chose à ce qui a été ordonné. Or 

les promesses ont été faites à Abraham et à sa postérité. Il ne 

dit pas : « Et aux postérités », comme de beaucoup, mais 

comme d'une seule : « et à ta postérité », qui est Mashiah. Mais 

voici ce que je dis : un testament qu'Elohîm a établi d'avance 

en Mashiah ne peut pas être annulé par la Torah survenue 430 

ans plus tard, ce qui abolirait la promesse. Car si l'héritage 

venait de la Torah, il ne viendrait plus de la promesse. Or c'est 

par la promesse qu'Elohîm a fait à Abraham ce don de sa 

grâce. Alors pourquoi la Torah ? Elle a été ajoutée à cause des 

transgressions, jusqu'à ce que vienne la postérité à qui la 

promesse avait été faite. Et elle a été prescrite par le moyen des 

anges et par l'entremise d'un médiateur. Or un médiateur n'est 

pas pour un seul, mais Elohîm est un. La Torah est-elle donc 

contre les promesses d'Elohîm ? Que cela n’arrive jamais ! 

Car s'il avait été donné une Torah qui puisse donner la vie, la 

justice viendrait vraiment de la Torah. Mais l'Écriture a 

enfermé ensemble toutes choses sous le péché, afin que la 

promesse soit donnée par la foi en Yéhoshoua Mashiah à ceux 

qui croient. Or avant que la foi vienne, nous étions gardés sous 

la Torah, enfermés ensemble, en vue de la foi qui devait être 

révélée. Ainsi la Torah a donc été notre pédagogue jusqu'au 

Mashiah, afin que nous soyons justifiés par la foi. Mais 

la foi étant venue, nous ne sommes plus sous ce pédagogue. 

Car vous êtes tous fils d'Elohîm par le moyen de la foi en 

Mashiah Yéhoshoua » Galates 3 : 13-26. 

  

Yéhoshoua ha Mashiah a racheté les chrétiens de la malédiction 

de la Torah. Pour ne pas tomber dans cette malédiction, il faut 



83 
 

suivre l’exemple de Paulos et résister à ceux qui veulent vous 

réduire en esclavage : « Mais à cause des faux frères qui 

s'étaient furtivement introduits et glissés parmi nous pour épier 

la liberté que nous avons en Yéhoshoua Mashiah, afin de nous 

réduire en esclavage... À ceux-là nous n’avons pas cédé par 

soumission, non, pas même pour une heure, afin que la vérité 

de l'Évangile soit restée d'une façon permanente parmi 

vous. » (Galates 2 : 4-5). 

 

IV/ LES SENTIMENTS 
 

« Et de même ceux qui sont semés sur les endroits pierreux, 

sont ceux qui, ayant entendu la parole, la reçoivent 

immédiatement avec joie, mais ils n'ont pas de racine en eux-

mêmes. Ils ne tiennent qu'un temps et, dès que survient une 

tribulation ou une persécution à cause de la parole, ils sont 

immédiatement scandalisés. » Markos 4 : 16-17. 

D’autres obstacles à la foi interviennent lorsqu’un chrétien 

souffre à cause des persécutions et des tribulations qu’il subit. 

A/ L’amertume 
 

La racine hébraïque du mot « levain » signifie « amertume ». 

« Veillez à ce que personne ne se prive de la grâce d'Elohîm, à 

ce qu'aucune racine d'amertume, poussant en haut, ne vous 

trouble, et que beaucoup ne soient souillés par elle. » Hébreux 

12 : 15. 

 

L’amertume est un ressentiment c’est-à-dire un souvenir qui 

provoque de l’aigreur et l’envie de se venger, qui survient 

lorsqu’on est rongé par le regret ou la déception. Les personnes 



84 
 

amères sont souvent trahies par leurs paroles (murmures, 

regrets, colère…)  

 

1. Les causes de l’amertume 
Vous pouvez développer de l’amertume contre Elohîm parce 

qu’il permet une maladie ou le décès d’un proche. La 

méchanceté des humains, le manque de reconnaissance des 

personnes que vous avez aidées produisent souvent de 

l’amertume dans les cœurs. 

 

Le manque de reconnaissance 

« Et il arriva qu'en allant à Yeroushalaim, il passait par le 

milieu de la Samarie et de la Galilée. Et en entrant dans un 

village, dix hommes lépreux vinrent à sa rencontre. Ils se 

tenaient éloignés, et ils élevèrent la voix, disant : Yéhoshoua, 

Maître, aie pitié de nous ! Et en les voyant, il leur dit : Allez 

vous montrer aux prêtres ! Et il arriva, comme ils s'en allaient, 

qu'ils furent purifiés. Mais l'un d'eux, se voyant guéri, revint 

sur ses pas en glorifiant Elohîm à grande voix. Et il tomba sur 

sa face à ses pieds en lui rendant grâce. Or c'était un 

Samaritain. Mais Yéhoshoua, prenant la parole, dit : Les dix 

n'ont-ils pas été purifiés ? Et les neuf, où sont-ils ? Il ne s'en 

est pas trouvé qui soit revenu pour donner gloire à Elohîm, si 

ce n'est cet étranger ! Et il lui dit : Lève-toi, va, ta foi t'a 

sauvé. » Loukas 17 : 11-19. 

 

Les fausses accusations  

Vous pouvez ressentir de l’amertume lorsque vous êtes victime 

de médisances ou de murmures proférés par vos proches, vos 

amis ou vos ennemis. Si vous ne veillez pas sur votre cœur, 

vous risquez de développer de la haine envers ceux qui vous 

calomnient. 



85 
 

Les souffrances 

 « Et sa femme lui dit : Tu tiens toujours ferme dans ton 

intégrité ? Bénis Elohîm et meurs ! Et il lui dit : Tu parles 

comme parlerait une de ces insensées ! Nous recevons 

d'Elohîm ce qui est bon, et nous n'en recevrions pas aussi ce 

qui est mauvais ? En tout cela, Iyov ne pécha pas par ses 

lèvres. » Iyov 2 : 9-10. 

 

Le manque de pardon 

 « Que toute espèce d'amertume, et de fureur, et de colère, et 

de clameur, et de blasphème, avec toute espèce de malice soient 

bannis du milieu de vous. Mais devenez doux les uns envers les 

autres, pleins de compassion, et vous pardonnant les uns aux 

autres, ainsi qu'Elohîm vous a pardonné par Mashiah. » 

Ephésiens 4 : 31-32.  

Vous pouvez aussi développer de l’amertume à cause d’un 

péché non abandonné ou d’une blessure non guérie à cause du 

refus de pardonner. 

 

Les trahisons 

« Alors ils vous livreront à la tribulation et vous tueront. Et 

vous serez haïs de toutes les nations à cause de mon Nom. Et 

alors beaucoup seront scandalisés, et ils se livreront les uns les 

autres et se haïront les uns les autres. » Matthaios 24 : 9. 

Les trahisons de la part de votre conjoint, vos enfants, vos 

parents, vos amis, vos collègues, vos frères et sœurs dans la foi 

etc. sont des causes courantes de l’amertume. 

 

2. Les conséquences de l’amertume 
Sur le plan personnel 

L’état d’une personne qui est affectée par l’amertume se 

dégrade progressivement. D’abord, la personne commence par 



86 
 

s’enfermer dans un cocon et refuse toute communion 

fraternelle. Ensuite, elle néglige la prière et la méditation 

quotidiennes de la parole d’Elohîm, se privant ainsi petit à petit 

de sa grâce. Enfin, si le problème n’est pas réglé, cette situation 

peut aboutir à l’apostasie. 

 

Elle peut aussi développer un esprit profane comme Esav, 

c’est-à-dire le fait de préférer les biens de ce monde aux 

bénédictions spirituelles (Hébreux 12 : 16-17). 

 

Dans le cadre du mariage 

« Maris, aimez chacun votre femme, et ne vous aigrissez pas 

contre elle » Colossiens 3 : 19. 

L’amertume peut briser un mariage lorsque les conjoints 

refusent de se pardonner mutuellement leurs trahisons, et ce 

même dans le cadre d’un mariage entre chrétiens. 

 

Dans le cadre du ministère 

Les racines de l’amertume produiront des rejetons tels que la 

débauche, l’impureté, le dérèglement, l’idolâtrie, la sorcellerie, 

les rivalités, les querelles, les jalousies, les animosités, les 

disputes, les divisions, les sectes, l’envie, l’ivrognerie et les 

excès de table dont nous parle Paulos dans Galates 5 : 19-21. 

 

3. La solution à l’amertume 
Le meilleur remède contre l’amertume c’est le pardon. La Bible 

nous demande de pardonner à nos ennemis, de prier pour ceux 

qui nous maltraitent et de bénir ceux qui nous maudissent 

(Loukas 6 : 27-36). Si vous refusez de pardonner à ceux qui 

vous calomnient, vous détruirez votre appel, votre foi et votre 

vie. Vous sèmerez le trouble partout où vous passerez et aurez 

des difficultés à vivre une relation épanouie avec les autres. Il 



87 
 

faut donc demander au Seigneur la force de pardonner de tout 

votre cœur à vos ennemis et à ceux qui vous ont blessé. De peur 

que l’amertume ne vous conduise au péché et à toutes sortes 

d’immoralités. 

 

Prenez exemple sur le Seigneur, notre modèle, qui a subi la 

trahison, les murmures, les médisances, et le manque de 

reconnaissance. Il avait guéri dix lépreux, mais un seul était 

revenu lui rendre hommage (Loukas 17 : 11-19). Vous serez 

donc souvent déçu par les personnes les plus proches de vous. 

Continuez à faire du bien aux gens et n’attendez rien en retour. 

Le Seigneur vous le rendra au temps convenable. 

 

B/ La peur 
 

Les termes yare en hébreu, (qui peut être défini par les mots 

« craindre », « révérer », « se tenir dans la crainte de », « être 

craintif », « effrayer », « terrifier ») et deilos, en grec, (qui 

signifie « timide », « craintif », « lâche », « avoir peur ») 

expriment une émotion, « un sentiment d’angoisse éprouvé en 

présence ou à la pensée d'un danger, réel ou supposé, d'une 

menace » (Larousse). Ce sentiment peut-être tellement puissant 

que le chrétien qui en est affecté peut refuser d’obéir à Elohîm 

et tomber dans l’apostasie. 

 

« Mais pour les timides, les incrédules, les abominables, les 

meurtriers, les fornicateurs, les sorciers, les idolâtres et tous 

les menteurs, leur part sera dans le lac brûlant de feu et de 

soufre, ce qui est la seconde mort. » Apokalupsis 21 : 8. 

 

1. Les causes de la peur  
 « Mais YHWH Elohîm appela Adam et lui dit : Où es-tu ? Il 



88 
 

dit : J'ai entendu ta voix dans le jardin, et j'ai eu peur parce 

que je suis nu, et je me suis caché. » Bereshit 3 : 9-10.  

 

La peur est le premier sentiment qu’Adam a ressenti après sa 

désobéissance. Nous comprenons donc que la peur est une des 

conséquences du péché. Une personne qui vit dans le péché ne 

peut avoir l’assurance que le Seigneur communique à ses 

enfants. Car plus le chrétien s’approche du Seigneur, moins il 

ressent de la peur. 

 

Les situations dangereuses 

 « Et ce jour-là, le soir venu, il leur dit : Passons sur l'autre 

bord. Et ayant renvoyé la foule, ils l’emmènent dans le petit 

bateau où il se trouvait. Et il y avait aussi d'autres petits 

bateaux avec lui. Et un grand tourbillon de vent survient, et les 

flots se jetaient dans le bateau au point de le remplir. Et lui, il 

était à la poupe, dormant sur l'oreiller. Et ils le réveillent et lui 

disent : Docteur, ne t'inquiètes-tu pas de ce que nous périssons 

? Et s'étant réveillé, il réprimanda d'une manière tranchante le 

vent, et dit à la mer : Silence ! Sois muselée ! Et le vent cessa, 

et il eut un grand calme. Et il leur dit : Pourquoi avez-vous si 

peur ? Comment n'avez-vous pas de foi ? Et ils furent saisis 

d'une grande crainte, et ils se dirent l'un à l'autre : Quel est 

donc celui-ci, à qui obéissent le vent et la mer ? » Markos 4 : 

35-41.  

 

Ce qu’on voit et ce qu’on entend 

« Il se tint debout, et appela les troupes rangées d'Israël en leur 

disant : Pourquoi sortez-vous pour vous ranger en bataille ? 

Ne suis-je pas Philistin, et n'êtes-vous pas esclaves de Shaoul 

? Choisissez l'un d'entre vous et qu'il descende contre moi. S'il 

peut me battre et qu'il me tue, nous serons vos esclaves. Mais 



89 
 

si c'est moi le vainqueur et si je le tue, vous serez nos esclaves 

et vous nous serez asservis. Le Philistin dit : Je jette un défi en 

ce jour aux troupes rangées d'Israël : donnez-moi un homme, 

et nous combattrons ensemble. Shaoul et tout Israël 

entendirent ces paroles du Philistin, ils furent épouvantés et 

eurent très peur. » 1 Shemouél 17 : 8-11. 

 

« Et comme il parlait avec eux, voici le champion, l'homme 

nommé Goliath, le Philistin de Gath, qui montait, venant des 

rangs des Philistins, et il prononça les mêmes paroles, et David 

les entendit. À la vue de cet homme, tous les hommes d'Israël 

s'enfuirent devant lui, saisis d'une grande frayeur. Les hommes 

d'Israël disaient : Avez-vous vu s'avancer cet homme ? Il est 

monté pour jeter un défi à Israël ! Mais l'homme qui le tuera, 

le roi l'enrichira de grandes richesses, et lui donnera sa fille, 

et affranchira la maison de son père en Israël. » 1 Shemouél 

17 : 23-25. 

 

La peur de l’exclusion 

« Cependant, même parmi les chefs, beaucoup crurent en lui, 

mais à cause des pharisiens, ils ne le confessaient pas, de peur 

d'être exclus de la synagogue. Car ils aimèrent la gloire des 

humains plus que la gloire d'Elohîm. » Yohanan 12 : 42-43. 

 

2. Les conséquences de la peur 
La désobéissance  

« Et Shaoul répondit à Shemouél : J'ai péché parce que j'ai 

transgressé le commandement de YHWH, ainsi que tes paroles, 

car je craignais le peuple, et j'ai obéi à sa voix. » 1 Shemouél 

15 : 24.  

 

 



90 
 

Le doute 

« Mais Petros lui répondit en disant : Seigneur, si c'est toi, 

ordonne que j'aille vers toi sur les eaux. Et il lui dit : Viens ! Et 

Petros sortit du bateau, marcha sur les eaux pour aller vers 

Yéhoshoua. Mais voyant que le vent était fort, il eut peur et, 

comme il commençait à s'enfoncer, il s'écria en disant : 

Seigneur! Sauve-moi ! Et immédiatement Yéhoshoua étendit sa 

main et le prit, en lui disant : Homme de peu de foi, pourquoi 

as-tu douté? » Matthaios 14 : 28-31. 

 

3.  La solution 
« Psaume de David. YHWH est mon Berger : je ne manquerai 

de rien. Il me fait reposer dans des pâturages d'herbes vertes, 

il me dirige près des eaux de repos. Il fait revenir mon âme, il 

me conduit dans les sentiers de la justice pour l'amour de son 

Nom. Même quand je marcherais dans la vallée de l'ombre de 

la mort, je ne craindrais aucun mal, car tu es avec moi : ton 

bâton et ta houlette me consolent. Tu dresses devant moi une 

table, en face de mes adversaires ; tu oins d'huile ma tête et ma 

coupe déborde. En effet, la bonté et la miséricorde 

m'accompagneront tous les jours de ma vie, et j'habiterai dans 

la maison de YHWH pour toujours. » Tehilim 23. 

 

La solution à la peur c’est de faire du Seigneur son berger et ne 

pas craindre l’Homme. Au contraire, les menaces des êtres 

humains sont une bénédiction (Loukas 6 : 22-23). 

 

« Et ne craignez pas ceux qui tuent le corps et qui ne peuvent 

tuer l'âme. Mais craignez plutôt celui qui peut faire périr et 

l'âme et le corps dans la géhenne » Matthaios 10 : 28. 

(Voir aussi Devarim 3 : 22 ; Yesha’yah 8 :12 ; Daniye’l 

chapitre 3 ; 1 Petros 3 : 14). 



91 
 

L’exemple de Kaleb 

« Et à leur arrivée, ils se rendirent auprès de Moshé et d'Aaron, 

et de toute l'assemblée des enfants d'Israël, dans le désert de 

Padan à Qadesh. Ils leur firent le rapport, ainsi qu'à toute 

l'assemblée et ils leur montrèrent les fruits de la terre. Ils firent 

leur rapport à Moshé, et lui dirent : Nous avons été sur la terre 

où tu nous as envoyés. Effectivement, c'est une terre où coulent 

le lait et le miel, et en voici les fruits. Mais le peuple qui habite 

cette terre est vraiment puissant ! Les villes sont fortifiées, très 

grandes. Nous y avons vu des enfants d'Anak. Les Amalécites 

habitent la contrée du midi, les Héthiens, les Yebousiens et les 

Amoréens habitent la montagne, les Kena'ânéens habitent le 

long de la mer et sur la main du Yarden. Kaleb fit taire le 

peuple devant Moshé, et il dit : Montons, montons et prenons 

possession de cette terre, car nous serons vainqueurs, nous 

serons vainqueurs ! Mais les hommes qui y étaient montés avec 

lui dirent: Nous ne pouvons pas monter contre ce peuple-là, 

car il est plus fort que nous. Et ils firent sortir une diffamation 

devant les enfants d'Israël contre la terre qu'ils avaient 

explorée, en disant: La terre où nous sommes passés pour 

l'explorer est une terre qui dévore ses habitants, et tout le 

peuple que nous y avons vu est de haute stature. Là nous avons 

vu les Nephilim, les fils d'Anak, qui sont d’entre les Nephilim, 

si bien que nous sommes devenus à nos yeux comme des 

sauterelles, et tels sommes-nous devenus à leurs yeux. » 

Bamidbar 13 : 26-33. 

 

Les espions que Moshé avait envoyés pour explorer le pays de 

Kena’an étaient apeurés et découragés à la vue des géants qui 

habitaient ce pays. À cause du manque de foi, ils découragèrent 

leurs frères et les empêchèrent de prendre possession de leur 

héritage. Leur rapport était démoralisant et leur peur contamina 



92 
 

leurs frères. 

 

Kaleb était un homme de foi, il refusa de se voir comme une 

sauterelle et prit possession de son héritage par la foi, en disant: 

« Montons, montons et prenons possession de cette terre, car 

nous serons vainqueurs, nous serons vainqueurs !» (Bamidbar 

13 : 30). Il comprit qu’avec la foi en la promesse que le 

Seigneur Adonaï avait faite à Abraham, de lui donner cette terre 

(Bereshit 15), il pouvait renverser les géants et prendre 

possession de Kena’an. 

 

C’est pourquoi vous devez vous approprier toutes les 

promesses que le Seigneur vous a faites par la foi. La foi nous 

permet de prendre des risques. Elle nous donne l’audace de 

nous lancer dans des contrées nouvelles, des contrées non 

exploitées. Avec la foi, nous franchissons toutes les barrières.  

 

C/ Les inquiétudes 
 

Le mot inquiétude se dit merimnao en grec et signifie « être 

inquiet », « être troublé par des soucis ». 

 

« C'est pourquoi je vous dis : Ne vous inquiétez pas pour votre 

âme, de ce que vous mangerez et de ce que vous boirez ; ni pour 

votre corps, de quoi vous serez vêtus. L’âme n'est-elle pas plus 

que la nourriture, et le corps plus que le vêtement ? Regardez 

les oiseaux du ciel, car ils ne sèment ni ne moissonnent, ni ne 

recueillent dans des greniers, et cependant votre Père céleste 

les nourrit. N'êtes-vous pas beaucoup plus excellents 

qu'eux? Et qui de vous, par ses inquiétudes, peut ajouter une 

coudée à sa stature?  Et pourquoi vous inquiéter au sujet du 

vêtement ? Examinez soigneusement comment croissent les lis 



93 
 

des champs : ils ne travaillent ni ne filent, cependant je vous 

dis que Shelomoh même, dans toute sa gloire, n'a pas été vêtu 

comme l'un d'eux. Mais si Elohîm habille ainsi l'herbe des 

champs, qui est aujourd'hui et qui demain est jetée au four, ne 

le fera-t-il pas à bien plus forte raison pour vous, gens de petite 

foi ? Ne vous inquiétez donc pas, en disant : Que mangerons-

nous ? Ou : Que boirons-nous ? Ou : De quoi serons-nous 

vêtus ? Car ce sont les nations qui cherchent sérieusement 

toutes ces choses. Mais votre Père céleste sait que vous avez 

besoin de toutes ces choses. Mais cherchez premièrement le 

Royaume d'Elohîm et sa justice, et toutes ces choses vous 

seront ajoutées. Ne vous inquiétez donc pas pour le lendemain, 

car le lendemain s'inquiétera de lui-même. À chaque jour suffit 

son mal. » (Matthaios 6 : 25-31). 

 

1. Les causes des inquiétudes 
Les inquiétudes concernent le plus souvent les besoins 

primaires de notre corps, les richesses et les plaisirs de la vie : 

« Et ce qui est tombé parmi les épines, ce sont ceux qui ayant 

entendu et s'en allant, sont étouffés par les soucis et par la 

richesse, et par les plaisirs de la vie, et n'amènent rien à 

maturité ». (Loukas 8 : 14). 

 

2. Les conséquences des inquiétudes 
« Mais faites attention à vous-mêmes, de peur que vos cœurs 

ne soient surchargés par le vertige et mal de tête causés en 

buvant du vin à l'excès ou l'ivrognerie, et par les soucis de cette 

vie, et que ce jour-là ne vous surprenne subitement. » Loukas 

21 : 34. 

 

Quand un chrétien désire avoir plus de biens, il peut en être 

troublé au point de finir comme les vierges folles (Matthaios 



94 
 

25 : 1-13, et ne pas être prêt pour la rencontre avec le Mashiah. 

 

3. La solution aux inquiétudes 
« Ne vous inquiétez de rien, mais en toute chose faites 

connaître vos requêtes à Elohîm par la prière et la supplication 

avec action de grâce. Et la paix d'Elohîm, qui surpasse toute 

intelligence, gardera vos cœurs et vos pensées en Mashiah 

Yéhoshoua. » Philippiens 4 : 6. 

(Voir aussi 1 Petros 5 : 7). 

 

Les besoins primaires de notre corps sont légitimes, mais la 

recherche de ces besoins ne doit pas être une priorité. Nous 

devons garder les yeux fixés sur le Seigneur et lui-même 

prendra soin de nous, en nous donnant tout ce qui nous est 

nécessaire. 

 

D/ La langue : un moyen utilisé  

pour tuer la foi des chrétiens 
 

« De même aussi la langue est un petit membre et elle se vante 

de grandes choses. Voyez quel petit feu embrase une grande 

forêt! La langue aussi est un feu, c'est le monde de l'injustice. 

Ainsi, la langue est placée parmi nos membres, souillant tout 

le corps et enflammant la roue de la vie, étant elle-même 

enflammée par la géhenne. Car toutes les espèces d'animaux 

sauvages, d'oiseaux, de reptiles et d'animaux marins, se 

domptent et ont été domptées par la nature humaine. Mais 

aucun humain ne peut dompter la langue. C'est un mal qui ne 

peut être contenu : elle est pleine d'un venin mortel. Par elle 

nous bénissons l'Elohîm et Père, et par elle nous maudissons 

les humains faits à la ressemblance d'Elohîm. De la même 



95 
 

bouche sortent la bénédiction et la malédiction. Il ne faut pas 

qu'il en soit ainsi, mes frères. Une fontaine fait-elle jaillir par 

la même ouverture le doux et l'amer ? Mes frères, un figuier 

peut-il produire des olives, ou une vigne des figues ? De même, 

aucune fontaine ne peut produire de l'eau salée et de l'eau 

douce. Qui est sage et intelligent parmi vous ? Qu'il montre ses 

œuvres par une bonne conduite avec douceur et sagesse. Mais 

si vous avez dans votre cœur un zèle amer et un esprit de parti, 

ne vous glorifiez pas et ne mentez pas contre la vérité. Car ce 

n'est pas là la sagesse qui descend d'en haut : mais elle est 

terrestre, animale et diabolique. Car là où il y a de la jalousie 

et un esprit de parti, il y a du désordre et toutes sortes de 

mauvaises choses. » Yaacov 3 : 5-16. 

 

L’apôtre Yaacov utilise dans ce passage l’adjectif grec pikros 

pour le mot « amer ». Au verset 11, il est d’abord utilisé au sens 

propre et désigne l’eau non potable, d’un mauvais goût, ou 

salée comme l’eau de mer. Aux versets 14 et 16, il est employé 

sous une forme métaphorique pour traduire le zèle inspiré par 

la jalousie et l’esprit de compétition.  

 

Le monde de l’iniquité, un feu 

La langue est caractérisée par le fait que c’est un petit membre, 

mais elle est capable de faire plus de mal qu’une épée. Elle est 

comparée au monde de l’iniquité, au feu, à un mal que l’on ne 

peut réprimer et à du venin. Le monde de l’iniquité se réfère à 

toute la méchanceté cachée dans le cœur et exprimée par la 

langue. 

 

« Progénitures de vipères, comment pourriez-vous dire de 

bonnes choses, méchants comme vous l’êtes ? Car c’est de 

l’abondance du cœur que la bouche parle » Matthaios 12 : 34. 



96 
 

Un venin 

Le venin des animaux provoque des effets neurotoxiques sur le 

système nerveux, le cerveau et la moelle épinière, la paralysie 

du système respiratoire, la coagulation du sang ou encore 

l’altération des vaisseaux sanguins. Il cause des hémorragies, 

la destruction des globules rouges, une action sur le cœur, une 

baisse de la tension artérielle, une salivation intense pouvant 

occasionner une altération des cellules, des tissus et même des 

organes (reins, etc.) ou encore un étouffement si la morsure est 

faite sur le visage ou le cou.  

 

La langue des serviteurs de Satan est tellement remplie de venin 

que ceux qu’elle mord peuvent voir leur foi complètement 

ravagée. En effet, les serviteurs de Satan se servent de leurs 

langues pour paralyser, étouffer et détruire leurs victimes aussi 

bien intérieurement (mort spirituelle) qu’extérieurement (perte 

de la santé physique). Ce qu’ils veulent c’est anéantir le 

témoignage des serviteurs du Seigneur qui marchent dans la 

justice et vivent dans la simplicité. En effet, ils savent « qu’un 

nom (réputation) vaut mieux qu'une bonne huile, et le jour de 

la mort que le jour de la naissance » (Qohelet 7 : 1). 

 

Les insultes 

« Bien-aimés, ne soyez pas choqués qu'il y ait au milieu de vous 

le feu pour votre tentation, comme s'il vous arrivait quelque 

chose de nouveau. Mais réjouissez-vous de ce que vous 

participez aux souffrances du Mashiah, afin que lors de la 

révélation de sa gloire, vous vous réjouissiez et exultiez. Si vous 

êtes insultés pour le Nom du Mashiah, vous êtes bénis, parce 

que l'Esprit de gloire et d'Elohîm repose sur vous. Il est en effet 

blasphémé par eux, mais il est glorifié par vous. En effet, 

qu'aucun de vous ne souffre comme meurtrier, ou voleur, ou 



97 
 

malfaiteur ou comme se mêlant des affaires d'autrui, mais si 

c'est comme chrétien, qu'il n'en ait pas honte, mais qu'il glorifie 

Elohîm avec cette part. Parce que c'est le temps où le jugement 

commence par la maison d'Elohîm. Mais si c'est d'abord par 

nous, quelle sera la fin de ceux qui sont rebelles à l'Évangile 

d'Elohîm ? Et si le juste est sauvé avec difficulté, celui qui est 

impie et pécheur, où apparaîtra-t-il ? C'est pourquoi aussi, que 

ceux qui souffrent selon la volonté d'Elohîm, lui remettent leurs 

âmes, comme au Créateur fidèle, en faisant le bien. » 1 Petros 

4 : 12-19. 

Une insulte est une offense extrêmement grave constituant une 

atteinte à l’honneur et à la dignité d’un individu. Il peut s’agir 

d’une parole, d’un geste, d’une menace, d’un écrit, d’un dessin 

ou encore de l’envoi d’objets de nature à porter atteinte au 

respect dû à une personne établie dans un ministère public. En 

tant qu’ouvriers d’Elohîm, vous subirez forcément des outrages 

à cause de votre appel.  

 

La calomnie 

Si le diable n’arrive pas à vous détruire par le sexe, l’amour de 

l’argent ou l’orgueil, il utilisera les langues des gens pour vous 

atteindre. Il est important de savoir que le mot « diable » vient 

du grec diabolos et signifie « calomniateur ». Le diable se sert 

donc de la langue pour allumer des feux dans les assemblées, 

les foyers, etc. Tous ceux qui veulent répondre à l’appel du 

Seigneur doivent se préparer à subir toutes sortes de calomnies 

de la part de personnes souvent très proches.  

 

La calomnie c’est le fait de parler faussement contre quelqu’un 

ou de le diffamer. Elle est souvent engendrée par l’esprit de 

compétition. Interdite par la Torah (Vayiqra 19 : 16), la 

calomnie vient d’un cœur mauvais (Markos 7 : 21-23) et doit 



98 
 

être bannie de la communauté chrétienne (2 Corinthiens 12 : 

20 ; Ephésiens 4 : 31 ; Colossiens 3 : 8 ; 1 Petros 2 : 1). En 

effet, la langue est capable d’allumer un feu et embraser une 

relation, c’est-à-dire causer des querelles entre frères (Mishlei 

15 : 4). Elle est si difficile à contrôler qu’il faut la discipliner 

en la réprimant chaque jour (Mishlei 13 : 3). 

 

« Tu ne diras point de faux témoignage contre ton prochain » 

Shemot 20 :16. 

 

Tuer et pousser à la dépression 

« Et ils ont dit : Venez, formons un complot contre Yirmeyah ! 

Car la Torah ne périra pas chez le prêtre, ni le conseil chez le 

sage, ni la parole chez le prophète. Venez, et tuons-le avec la 

langue, et ne soyons pas attentifs à ses discours ! » Yirmeyah 

18 : 18. 

 

Les calomniateurs cherchent à tuer, à produire de la dépression 

et du découragement pour amener leur cible à abandonner la 

foi (1 Timotheos 4 : 1). Ainsi, les propos de Jézabel avaient 

tellement affecté Eliyah, qu’il sombra dans une dépression telle 

qu’il abandonna son poste et demanda la mort. 

 

« Achab rapporta à Jézabel tout ce qu'Éliyah avait fait, et 

comment il avait tué par l'épée tous les prophètes. Et Jézabel 

envoya un messager vers Éliyah, pour lui dire : Qu'ainsi me 

traitent les Elohîm et qu'ainsi ils y ajoutent si demain, à cette 

heure-ci, je ne me sers pas de ton âme comme l’âme de l’un 

d’eux!  Et, voyant cela, il se leva et s'en alla pour son âme. Il 

arriva à Beer-Shéba, qui appartient à Yéhouda, et il laissa là 

son serviteur. Pour lui, il marcha dans le désert, le chemin d’un 

jour, et il alla s'asseoir sous un genêt. Il demanda la mort pour 



99 
 

son âme, en disant : C'en est assez, YHWH ! Prends mon 

âme, car je ne suis pas meilleur que mes pères. Il se coucha et 

s'endormit sous un genêt. Voici un ange le toucha et lui dit : 

Lève-toi, mange. Et il regarda, et voici à son chevet un gâteau 

cuit sur des pierres chaudes et une cruche d'eau. Il mangea et 

but, puis il retourna se coucher. L'Ange de YHWH vint une 

seconde fois, le toucha et lui dit : Lève-toi, mange, car le 

chemin est trop long pour toi. » 1 Melakhim 19 : 1-7. 

 

« Et là, il entra dans une caverne et y passa la nuit. Et voici, 

la parole de YHWH vint à lui et lui dit : Que fais-tu ici 

Éliyah ? » 1 Melakhim 19 : 9. 

 

La même question t’est posée aujourd’hui : « Que fais-tu là où 

tu es ? » Es-tu dans une relation que le Seigneur n’approuve 

pas ? Es-tu dans un pays où le Seigneur ne t’a pas envoyé ? Où 

te trouves-tu actuellement par rapport au Seigneur ? As-tu 

abandonné ton poste et ta foi à cause des calomniateurs ? Il faut 

bien comprendre que le but de l’ennemi c’est de détruire votre 

foi dans l’œuf. Or beaucoup de chrétiens abandonnent la foi à 

cause de la calomnie et des intimidations venant des autres 

chrétiens. Si vous êtes victimes du pouvoir malfaisant de la 

langue des autres, accrochez-vous au Seigneur et continuez à le 

craindre. Ne laissez personne tuer votre appel avec sa langue ! 

Si vous vous mettez à écouter ce que les gens disent sur vous, 

vous anéantissez votre foi.  

 

« Bénis serez-vous quand ils vous insulteront et qu'ils vous 

persécuteront, et qu'ils diront faussement toutes sortes de 

mauvaises choses contre vous, à cause de moi. Réjouissez-vous 

et exultez, parce que votre récompense est grande dans les 

cieux. Car c'est ainsi qu'ils ont persécuté les prophètes qui ont 



100 
 

été avant vous. » Matthaios 5 : 11-12. 

 

V/ LES RICHESSES  

ET LES CHOSES DE CE MONDE 
 

« Et les disciples furent effrayés par ses paroles. Mais 

Yéhoshoua reprenant la parole leur dit : Enfants, qu'il est 

difficile à ceux qui se confient dans les richesses d'entrer dans 

le Royaume d'Elohîm » Markos 10 : 24. 

 

L’argent a été créé par l’homme pour sa propre gloire. 

Comment peut-on penser que l’on peut s’en servir pour amener 

les âmes à Elohîm ? Comme nous l’avons dit, tous les moyens 

et toutes les sources, autres que la parole d’Elohîm, ne peuvent 

communiquer la foi. Or beaucoup de conducteurs chrétiens 

paganisés, sous la coupe de Jézabel, enseignent à leurs ouailles 

qu’elles doivent être influentes avec des billets de banque. Ils 

accablent les plus pauvres en leur faisant croire qu’ils sont 

maudits parce qu’ils ne roulent pas dans une Audi, une 

Mercedes, une BMW ou une Porsche ! C’est pourquoi, 

beaucoup sont prêts à toutes sortes de sacrifices et de 

compromissions en vue d’afficher des signes de réussite 

matérielle. Quelle tromperie ! A cause de leurs enseignements, 

des chrétiens sont liés par l’amour du monde au point de 

changer chaque année de téléviseur, de voiture, de téléphone 

portable et autres biens matériels. Pourtant la Bible nous invite 

à la simplicité, nous recommandant de ne pas nous conformer 

au siècle présent (Romains 12 : 1-2) et de ne pas aimer le monde 

ni les choses qui sont dans le monde (1 Yohanan 2 : 15-17). 

 

D’ailleurs, beaucoup de chrétiens pensent qu’il faut avoir la foi 



101 
 

pour se marier, avoir des enfants, trouver un travail, avoir une 

maison, voyager, avoir de l’argent… Par la foi, ils espèrent 

obtenir les choses de ce monde. Alors que les païens travaillent, 

se marient, voyagent, construisent des maisons, ont des 

enfants… sans la foi. A cause de ces enseignements, beaucoup 

de païens refusent de se convertir. Ils prêchent aux riches 

l’évangile de prospérité, ils leur disent que s’ils paient la dîme, 

ils seront bénis financièrement alors qu’ils sont déjà prospères 

selon le monde. Si la foi c’est avoir les choses de ce monde, 

alors les incrédules ont plus la foi que les chrétiens.  

  

A/ Les conséquences de l’amour de l’argent 
 

« Car nous n'avons rien apporté dans le monde, et il est évident 

que nous ne pouvons rien en emporter. Si nous avons la 

nourriture et le vêtement, cela nous suffira. Mais ceux qui 

veulent devenir riches tombent dans la tentation, dans le piège 

et dans beaucoup de désirs dénués d'intelligence et pernicieux, 

qui plongent les humains dans la destruction et la perdition. 

Car l'amour de l'argent est la racine de tous les maux. Pour 

l'avoir désiré, certains se sont détournés de la foi et se sont 

transpercés eux-mêmes de beaucoup de peines. Mais toi, ô 

homme d'Elohîm, fuis ces choses et recherche la justice, la 

piété, la foi, l'amour, la persévérance, la douceur. Combats le 

bon combat de la foi, saisis la vie éternelle, à laquelle aussi tu 

as été appelé et pour laquelle tu as fait une belle profession en 

présence de beaucoup de témoins. » 1 Timotheos 6 : 7- 12. 

 

Selon ce passage, l’amour de l’argent engendre : 

 

La tentation   

L’envie de toujours posséder, de s’enrichir, de gagner plus 



102 
 

d’argent, finit par faire tomber les gens dans l’orgueil, le 

mensonge, la duplicité, dans la fornication, etc. 

 

Le piège  

Du grec pagis qui donne en français « trappe », « filet ». On 

retrouve ce terme dans Loukas 21 : 35 : « Car il viendra comme 

un filet sur tous ceux qui habitent sur la face de toute la terre ». 

Ce mot suggère l’inattendu, l’improviste... En effet, les oiseaux 

et autres animaux pris dans un filet sont attrapés par surprise. 

 

« Mais faites attention à vous-mêmes, de peur que vos cœurs 

ne soient surchargés par le vertige et mal de tête causés en 

buvant du vin à l'excès ou l'ivrognerie, et par les soucis de cette 

vie, et que ce jour-là ne vous surprenne subitement. » Loukas 

21 : 34. 

 

Les pièges de la cupidité sont nombreux notamment le 

mensonge et l’adultère. Une personne cupide finit en général 

par tromper son conjoint. 

 

Les désirs insensés et pernicieux  

Ces désirs sont multiples : l’envie de toujours posséder plus que 

les autres, la convoitise, les rivalités, la concurrence, la folie 

des grandeurs… L’amour de l’argent sort les gens de la vision 

du Seigneur (Markos 4 : 19). 

 

La ruine et la perdition :  

Une personne cupide se perd en s’éloignant du Seigneur (2 

Petros 2).  

 

Selon Shelomoh, l’argent ne rassasie personne. « Celui qui 

aime l’argent n’est pas rassasié par l’argent, et celui qui aime 



103 
 

les richesses n’en profite pas. C’est encore là une vanité » 

Qohelet 5 : 9. 

 

La foi prêchée par les partisans de l’évangile de prospérité est 

charnelle, sociale et matérialiste. Elle ne met jamais l’accent 

sur le Seigneur et sur l’espérance céleste. La foi proclamée dans 

la fausse église pousse les êtres humains à mettre leur espérance 

dans les choses matérielles qui sont passagères et futiles.  

 

B/ La solution 
 

Le système bancaire mondial s’écroulera dans les prochaines 

années (Apokalupsis 18). Le chrétien doit comprendre que la 

vraie richesse est en Mashiah, c’est la vie éternelle.  

 

« Le royaume des cieux est encore semblable à un trésor caché 

dans un champ. L’homme qui l’a trouvé le cache ; et dans sa 

joie, il va vendre tout ce qu’il a, et achète ce champ. Le 

royaume des cieux est encore semblable à un marchand qui 

cherche de belles perles. Il a trouvé une perle de grand prix ; 

et il est allé vendre tout ce qu’il avait, et l’a achetée » 

Matthaios 13 : 44-46. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



104 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



105 
 

CHAPITRE 3 

L’APOSTASIE 
 

Lorsque les apôtres demandèrent au Seigneur Yéhoshoua quels 

étaient les signes de sa parousie et de l’achèvement de l’âge, la 

première chose qu’il leur annonça c’est l’égarement ou 

l’apostasie : « Et Yéhoshoua répondant, leur dit : Prenez garde 

que personne ne vous égare. Car beaucoup viendront sous 

mon Nom, en disant : Je suis, moi, le Mashiah. Et ils en 

égareront beaucoup » (Matthaios 24 : 4). Comprenons que la 

foi est un fruit qui sera abandonné par beaucoup de chrétiens 

dans ces temps de la fin : « … mais, quand le Fils d’humain 

viendra, trouvera-t-il la foi sur la Terre ? » (Loukas 18 : 8).  

 

Nous avons vu au chapitre 3 quelques obstacles à la foi. Dans 

cette partie, il s’agit surtout de comprendre les mécanismes qui 

conduisent à l’apostasie et au blasphème contre le Saint-Esprit. 

En effet, le chrétien rencontre sur son parcours un certain 

nombre de pièges et d’attaques contre sa foi. Alors pourquoi 

certains tombent-ils dans l’apostasie ? Alors que d’autres 

continuent le bon combat de la foi ? 

 

I/ LES DOCTRINES DE DÉMONS  

ET LES FAUX DOCTEURS  

 

« Mais l'Esprit dit expressément que dans les derniers temps, 

certains s'éloigneront de la foi, s'attachant à des esprits 

trompeurs et à des doctrines de démons, par l'hypocrisie de 

faux docteurs, ayant leur propre conscience marquée au fer, 



106 
 

empêchant de se marier, ordonnant de s'abstenir d'aliments 

qu'Elohîm a créés pour être pris avec action de grâce par les 

fidèles et par ceux qui ont connu précisément la vérité. Parce 

que tout ce qu'Elohîm a créé est bon, et l'on ne doit rien rejeter 

de ce qui se prend avec action de grâce, car cela est sanctifié 

au moyen de la parole d'Elohîm et de la prière. En exposant 

ces choses aux frères, tu seras un bon serviteur de Yéhoshoua 

Mashiah, nourri des paroles de la foi et de la bonne doctrine 

que tu as exactement suivie. » 1 Thimotheos 4 : 1 à 6.  

 

A/ Les doctrines de démons 
 

Dans Galates chapitre 1 verset 8 à 9, Paulos lance une 

malédiction contre ceux qui veulent renverser l’Évangile du 

Seigneur. Pourtant Elohîm a dit de bénir ses ennemis, mais 

quant aux personnes qui prêchent un autre évangile, il dit qu’ils 

soient anathèmes. Ceux qui enseignent ces doctrines sont donc 

sous la malédiction. En effet, la parole étant la source de la foi, 

du salut, et donc de la vie ; l’altérer, revient à condamner à mort 

ceux qui reçoivent un enseignement mensonger. C’est donc une 

question de vie ou de mort. Car si vous recevez une autre 

doctrine que la doctrine apostolique, il sera très difficile de 

vous délivrer du mensonge. Il est plus facile d’amener les 

païens au Seigneur que d’amener les chrétiens endoctrinés à la 

vérité. Parce que recevoir la parole c’est comme être entouré 

d’une forteresse qui vous protège des attaques de l’ennemi. 

Mais si c’est un faux évangile, ça devient une forteresse qui 

vous empêche d’accéder à la vérité, qui vous prédestine et vous 

prépare à l’enfer. Donc, ne vous laissez pas enseigner 

n’importe quoi par n’importe qui. C’est précisément pour cela, 

qu’une fois que vous avez reçu l’Évangile, il faut veiller sur vos 

oreilles. Car la parole d’Elohîm est la source de la foi… Mais 



107 
 

le faux évangile est la source de l’incrédulité, de l’égarement et 

du blasphème contre le Saint-Esprit. 

 

1. Des doctrines contredisant les enseignements 

fondamentaux de la foi chrétienne 
Beaucoup d’églises et d’écoles théologiques forment et 

envoient des prédicateurs pour enseigner des idées libérales 

dans les assemblées. Ce sont des gens qui tolèrent de plus en 

plus la cupidité, le divorce, l’adultère et des pratiques sexuelles 

interdites par le Seigneur telles que l’homosexualité ou la 

masturbation. Ce sont des gens qui ordonnent même comme 

pasteurs des hommes qui nient la divinité de Yéhoshoua, sa 

naissance miraculeuse, sa mort expiatoire, sa résurrection après 

trois jours passés dans la tombe, et toutes les doctrines 

fondamentales de la foi chrétienne telles que : 

- La Foi en Yéhoshoua seul pour être sauvé (d’autres 

voies sont proposées aux humains). 

- Le Sacrifice expiatoire et parfait de Yéhoshoua ha 

Mashiah.  

- La sanctification comme conséquence de la conversion 

(le péché n’est plus dénoncé, il est même encouragé dans 

certaines assemblées). 

- Le retour du Seigneur (enlèvement de l’Église, noces de 

l’Agneau). 

- La conversion nationale d’Israël. 

- Le Règne de mille ans du Mashiah sur terre. 

- L’Enfer ou l’Hadès. 

- Le lac de feu. 

- Le mariage monogamique entre un homme et une 

femme. 



108 
 

- Les chrétiens comme temple du Saint-Esprit (de plus en 

plus de bâtiments sont construits pour remplacer les 

véritables temples du Seigneur) … 

 

2. Des doctrines contredisant des enseignements 

non essentiels au salut 
Beaucoup de chrétiens se disent qu’ils ne renonceront jamais 

aux enseignements fondamentaux de l’Évangile. Pourtant, 

certaines de ces doctrines de démons consistent à ne pas se 

marier ou à ne pas manger certains aliments. Alors qu’on 

pourrait penser que l’objectif principal de Satan est de 

s’attaquer uniquement aux enseignements fondamentaux 

notamment ceux qui concernent le salut. Pourquoi donc des 

esprits trompeurs se concentreraient sur ce type de doctrines ? 

L’ennemi est très malin. Il sait tout simplement qu’un « peu de 

levain fait lever toute la pâte. » (Galates 5 : 9.) Son objectif est 

donc d’égarer les enfants d’Elohîm en introduisant quelques 

erreurs dans des doctrines qui ne sont pas capitales. Cela 

permet de ne pas éveiller les soupçons du chrétien. Ce dernier 

se rendra compte que le pasteur qui prêche qu’il ne faut pas 

manger de porc ou des fruits de mer se trompe. Mais il 

acceptera cette « petite erreur » parce qu’il jugera le reste de 

l’enseignement édifiant. Or c’est justement la non-

dénonciation de cette « erreur » qui pose problème.  

 

3. L’amour de la vérité compromis 
En sciences sociales, on appelle cette attitude le conformisme. 

Dans les années 50, le psychosociologue Solomon Asch fit une 

expérience très simple : il demanda à un groupe de personnes 

de juger de la longueur de plusieurs lignes. Or la grande 

majorité du groupe devait mentir pour voir comment réagirait 

le seul membre du groupe qui n’était pas au courant de la 



109 
 

supercherie. Et bien, il découvrit que la plupart des sujets testés 

étaient prêts à se tromper volontairement pour se conformer au 

reste du groupe. Dans les années 2000, un chercheur refit la 

même expérience sous IRM. Il s’aperçut que, contrairement à 

ce qu’on pourrait penser, ce n’est pas la zone du cerveau 

responsable du traitement des conflits qui s’active, mais la 

partie qui concerne la perception spatiale. Cela signifie donc 

que lorsque nous nous conformons à un mensonge par souci de 

plaire au reste du groupe, ou tout simplement parce qu’on n’ose 

pas dire son opinion, c’est notre propre perception de la vérité 

qui va être modifiée. En d’autres termes, si on ne s’oppose pas 

aux mensonges, on finit par y croire. 

 

« Lui dont la parousie est selon l'efficacité de Satan, avec toute 

puissance, avec des signes et des prodiges mensongers, et avec 

toutes les séductions de l'injustice pour ceux qui périssent 

parce qu'ils n'ont pas reçu l'amour de la vérité pour être 

sauvés. Et à cause de cela, Elohîm leur envoie l'efficacité 

d'égarement pour qu'ils croient au mensonge, afin que tous 

ceux qui n'ont pas cru à la vérité, mais qui ont pris plaisir à 

l'injustice soient condamnés. » 2 Thessaloniciens 2 : 9-12. 

 

Ici, le verbe recevoir, dechomai en grec, signifie « prendre avec 

la main », « saisir », « celui qui reçoit », « recevoir 

favorablement », « prêter l'oreille », « embrasser », « faire 

sien », « prendre sur soi », « soutenir », « endurer », etc. Quand 

Paulos déclare que ces personnes n’ont pas reçu l’amour de la 

vérité, cela ne signifie pas que le Seigneur ne leur a pas donné. 

Au contraire ! En réalité, Elohîm voulait leur donner l’amour 

de la vérité comme un présent pour qu’ils soient sauvés, mais 

ils n’ont pas tendu la main pour le recevoir. Comprenons donc 

que des chrétiens qui ont été éclairés par le Seigneur et qui 



110 
 

décident de manière délibérée de ne pas s’opposer aux 

mensonges sur la parole d’Elohîm finiront par y croire, par 

prendre plaisir à l’injustice et par apostasier complètement sans 

possibilité de se repentir. 

  

Satan utilise les mêmes méthodes que lorsqu’il a tenté Adam et 

Chavvah pour nous tromper. « Or le serpent était le plus rusé 

de tous les animaux des champs que YHWH Elohîm avait faits. 

Il dit à la femme : Sûrement Elohîm a dit : Vous ne mangerez 

pas de tous les arbres du jardin ! » (Bereshit 3 : 1). Il modifie 

« légèrement » la parole d’Elohîm, il l’utilise à mauvais escient 

comme lorsqu’il a tenté le Seigneur dans Matthaios 4, et si nous 

nous conformons à ses doctrines, pensant qu’elles n’ont pas de 

conséquence majeure, nous nous égarons. 

 

« Je vous exhorte donc, frères, par les compassions d'Elohîm, 

à offrir vos corps en sacrifice vivant, saint, agréable à Elohîm. 

C'est votre service sacré spirituel. Et ne vous conformez pas à 

cet âge-ci, mais soyez transformés par le renouvellement de 

votre pensée, afin que vous éprouviez quelle est la volonté 

d'Elohîm, ce qui est bon, agréable et parfait. » Romains 12 : 1-

2. 

 

Or cet âge, c’est aussi celui de la prolifération des anti-

mashiahs 

 

B/ Les faux docteurs 
 

Avant le retour du Mashiah, il doit d’abord y avoir l’avènement 

de l’anti-mashiah et ça commence par l’apostasie. Mais avant 

que l’apostasie atteigne son paroxysme avec la présence de 

l’anti-mashiah dans le temple, l’égarement opère dans les 



111 
 

assemblées et dans le cœur des chrétiens. 

 

« Et Yéhoshoua répondant, leur dit : Prenez garde que 

personne ne vous égare. Car beaucoup viendront sous mon 

Nom, en disant: Je suis, moi, le Mashiah. Et ils en égareront 

beaucoup. » Matthaios 24 : 4. 

 

Des imposteurs 

L’évangile prêché par ces faux docteurs élève l’être humain au 

rang de sauveur (Romains 1 : 18-27) et non le Seigneur qui a 

versé son sang pour notre salut. De ce fait, ils contreviennent à 

la parole d’Elohîm qui interdit de placer sa confiance dans 

l’être humain : « Ainsi parle YHWH : Maudit soit l'homme fort 

qui se confie dans un être humain, qui fait de la chair sa force, 

et dont le cœur se détourne de YHWH ! Car il sera comme un 

arbre dépouillé dans la région aride et il ne verra pas venir le 

bonheur, mais il habitera dans des lieux brûlés du désert, sur 

une terre salée et inhabitable. » (Yirmeyah 17 : 5-6). Malgré 

l’avertissement du Seigneur, des millions de gens mettent leur 

espérance dans des hommes et des femmes pécheurs, qui sont 

ou qui seront vaincus par la mort. Au lieu de mettre leur foi 

uniquement dans le Seigneur Yéhoshoua (Actes 4 : 12), notre 

Elohîm, qui est le seul à ne pas avoir péché : « Qui d'entre vous 

me convainc de péché ? Et si je dis la vérité, pourquoi ne me 

croyez-vous pas ? » (Yohanan 8 : 46). Ne placez jamais votre 

foi dans un homme qui a les mêmes faiblesses que vous. 

Yéhoshoua est le Seul à avoir vaincu le péché, la mort et le 

diable. « Béni soit l'homme fort qui se confie en YHWH, et dont 

YHWH est l'espérance ! Car il sera comme un arbre planté 

près des eaux, et qui étend ses racines le long d'une eau 

courante : quand la chaleur viendra, il ne s'en apercevra pas, 

et sa feuille restera verte. Il ne sera pas en peine dans l'année 



112 
 

de la sécheresse, et ne cessera de porter du fruit. » (Yirmeyah 

17 : 7-8).  

 

Aujourd’hui encore, on constate que les hommes politiques 

ainsi que les religieux de tous bords acceptent qu’on leur voue 

un culte de la personnalité. Ces anti-mashiahs se présentent aux 

hommes tels des sauveurs, comme l’ont fait Theudas et 

Yéhouda le Galiléen en leur temps. 

 

« Mais un pharisien du nom de Gamaliel, docteur de la Torah, 

honoré de tout le peuple, se leva dans le sanhédrin et ordonna 

de faire sortir un instant les apôtres. Et il leur dit : Hommes 

israélites, prenez garde à vous-mêmes, sur ce que vous allez 

faire à l'égard de ces hommes-là. Car avant ces jours-ci s'éleva 

Theudas, se disant être quelqu'un, et auquel se joignit 

étroitement un nombre d'environ 400 hommes. Il fut tué, et tous 

ceux qui s'étaient laissés persuader par lui ont été éparpillés et 

réduits à rien. Après lui se leva Yéhouda le Galiléen, aux jours 

du recensement, et il entraîna un assez grand peuple à la 

révolte derrière lui. Il périt lui aussi, et tous ceux qui s'étaient 

laissés persuader par lui ont été dispersés. » Actes 5 : 34-37.  

 

Plusieurs personnes avaient placé leur confiance en Theudas et 

Yéhouda le Galiléen, mais après la mort de ces deux 

imposteurs, tous leurs partisans furent dispersés et confondus. 

Aujourd’hui, des milliards d’humains mettent encore leur 

confiance dans des hommes qui ont les mêmes faiblesses 

qu’eux. Les anti-mashiahs profitent de l’idolâtrie qui est cachée 

dans les cœurs des hommes et des femmes pour enseigner qu’il 

faut s’agenouiller et adorer les créatures plutôt que le Créateur. 

Ils acceptent même qu’on chante pour eux, qu’on touche leurs 

vêtements pour avoir l’onction. Ils veulent être vus sur les 



113 
 

réseaux sociaux, ils veulent attirer les âmes vers eux et non vers 

le Seigneur. Et de cette façon, ils volent la gloire d’Elohîm. 

 

Des pécheurs 

« parce qu'ayant connu Elohîm, ils ne l'ont pas glorifié 

comme Elohîm et ils ne lui ont pas rendu grâces, mais ils sont 

devenus vains dans leurs raisonnements, et leur cœur destitué 

d'intelligence a été couvert par les ténèbres. Ils affirment être 

sages, ils sont devenus fous, et ils ont changé la gloire de 

l'Elohîm incorruptible en la ressemblance d'image de l'être 

humain corruptible, et des oiseaux, et des quadrupèdes, et des 

reptiles. C'est pourquoi aussi Elohîm les a livrés, dans les 

désirs de leurs propres cœurs, à l'impureté pour déshonorer 

entre eux leurs propres corps, eux qui ont échangé la vérité 

d'Elohîm contre le mensonge et qui ont adoré et servi la 

créature, au lieu du Créateur, qui est béni pour les âges. Amen 

! C'est pourquoi Elohîm les a livrés à leurs passions 

déshonorantes, car même les femelles parmi eux ont échangé 

les rapports sexuels naturels pour des relations contre nature. 

De même aussi les mâles, abandonnant les rapports sexuels 

naturels avec le sexe féminin, se sont embrasés dans leurs 

désirs les uns pour les autres, accomplissant des choses 

honteuses, mâle avec mâle, et recevant en eux-mêmes la juste 

et correcte récompense de leur égarement. Et comme ils n'ont 

pas jugé bon d'avoir la connaissance précise et correcte 

d'Elohîm, aussi Elohîm les a livrés à une pensée réprouvée, 

pour pratiquer des choses qui ne sont pas convenables, étant 

remplis de toute espèce d'injustice, de relation sexuelle illicite, 

de méchanceté, d'avarice, de malignité, pleins d'envie, de 

meurtre, de querelle, de tromperie et de mauvais caractère, 

rapporteurs, médisants, haïssant Elohîm, insolents, 

orgueilleux, vains, inventeurs de choses mauvaises, rebelles à 



114 
 

leurs parents, sans intelligence, ne tenant pas ce qu'ils ont 

promis, sans affection naturelle, sans traité ou alliance, sans 

miséricorde. Lesquels ayant connu l'ordonnance d'Elohîm qui 

déclare dignes de mort ceux qui pratiquent de telles choses, 

non seulement ils les font eux-mêmes, mais encore ils 

approuvent ceux qui les pratiquent. » Romains 1 : 21-32. 

 

Parce que ces faux frères ont volé la gloire d’Elohîm et qu’ils 

ont préféré adorer la créature plutôt que le Créateur, le Seigneur 

les a livrés à une vie réprouvée. Il n’est donc pas étonnant de 

voir aujourd’hui des abominations dans les soi-disant 

assemblées du Seigneur. Il existe des églises où les fidèles se 

font fouetter, ou les femmes se font raser les parties intimes, où 

elles sont mises à nu et sont lavées devant toute la congrégation 

et tout cela au nom de Yéhoshoua… c’est l’apostasie totale, de 

la folie pure ! La crainte d’Elohîm a disparu de leurs cœurs. Les 

églises sont devenues des lieux de théâtres où chacun joue un 

rôle. Ce sont des demeures de démons où des couples sont 

brisés, des familles séparées, où des gens sont dépouillés. Ce 

sont des lieux de drague où des pasteurs chassent leurs proies 

comme de véritables prédateurs, où des chantres et des 

prédicateurs sont adulés et magnifiés comme des stars. Ce sont 

des endroits où ceux qui ont la foi authentique en Yéhoshoua 

sont rejetés, persécutés et brisés.  

 

 

Des faux frères 

« Enfants, c'est ici la dernière heure. Et comme vous avez 

entendu que l'Anti-Mashiah viendra, maintenant aussi 

beaucoup d'anti-mashiahs sont apparus. De là nous savons que 

c'est la dernière heure. Ils sont sortis de chez nous, mais ils 

n'étaient pas de chez nous, car s'ils avaient été de chez nous, 



115 
 

ils seraient restés avec nous. Mais c'est afin qu'il soit manifeste 

que tous ne sont pas de chez nous. Et vous, vous avez l'onction 

de la part du Saint, et vous connaissez toutes choses. Je vous 

écris, non pas parce que vous ne connaissez pas la vérité, mais 

parce que vous la connaissez, et parce qu'aucun mensonge 

n'est de la vérité. Qui est le menteur, sinon celui qui nie que 

Yéhoshoua est le Mashiah ? Celui-là est l'Anti-Mashiah, qui 

nie le Père et le Fils. Quiconque nie le Fils n'a pas non plus le 

Père. Quiconque confesse le Fils a aussi le Père. Vous donc, 

que ce que vous avez entendu dès le commencement demeure 

en vous. Si ce que vous avez entendu dès le commencement 

demeure en vous, vous aussi vous demeurerez dans le Fils et 

dans le Père. Et c’est ici la promesse que lui-même nous a 

promise : La vie éternelle. Je vous ai écrit ces choses au sujet 

de ceux qui vous égarent. Et vous, l'onction que vous avez reçue 

de lui demeure en vous, et vous n'avez pas besoin qu'on vous 

enseigne. Mais comme la même onction vous enseigne toutes 

choses et qu'elle est vraie et n'est pas un mensonge, et selon 

qu'elle vous l'a enseigné, vous demeurerez en lui. » 1 Yohanan 

2 : 18-27. 

 

La prolifération des anti-mashiahs dans le monde est une 

caractéristique de la dernière heure. Or ils ne sont pas sortis du 

monde, ils sont nés dans les églises du Seigneur, dans l’église 

véritable. C’est pourquoi, ils connaissent parfaitement les 

chrétiens, la doctrine chrétienne, l’enseignement véritable. Ils 

savent donc comment les manipuler, profiter de leur hospitalité 

et de leur charité. Ils savent comment se déguiser pour mieux 

tromper les frères et sœurs : « Car de tels hommes sont de faux 

apôtres, des ouvriers trompeurs qui se transforment en apôtres 

du Mashiah. Et cela n'est pas étonnant, car Satan lui-même se 

transforme en ange de lumière. Ce n'est donc pas une grande 



116 
 

chose si ses serviteurs aussi se transforment en serviteurs de 

justice. Mais leur fin sera selon leurs œuvres ». (2 Corinthiens 

11: 13-15). Et une fois que les chrétiens sont séduits, ces faux 

docteurs commencent à prêcher un autre évangile, un autre 

mashiah et un autre esprit. Ils commencent à déclarer qu’il y a 

d’autres mashiah, d’autres sauveurs, d’autres seigneurs. Alors 

que la parole enseigne qu’il n’y a qu’un seul Seigneur : « Je 

vous prie donc, moi, le prisonnier dans le Seigneur, à marcher 

d'une manière digne de la vocation à laquelle vous avez été 

appelés, avec toute humilité et douceur, avec patience, vous 

supportant les uns les autres dans l'amour, vous efforçant de 

garder l'unité de l'Esprit dans le lien de la paix : Un seul corps 

et un seul Esprit, comme aussi vous êtes appelés à une seule 

espérance par votre vocation. Un seul Seigneur, une seule foi, 

un seul baptême, un seul Elohîm et Père de tous, qui est au-

dessus de tous, parmi tous et en vous tous » (Ephésiens 4 : 1-

5). Ils s’attaquent à la divinité de Yéhoshoua, à sa paternité, à 

sa messianité et ils nient le mystère de la piété : « Et sans 

contredit, le mystère de la piété est grand: Elohîm a été 

manifesté en chair, justifié par l'Esprit, vu des anges, prêché 

dans les nations, cru dans le monde et élevé dans la gloire. » 1 

Timotheos 3 :16. 

 

« Bien-aimés, ne croyez pas tout esprit, mais éprouvez les 

esprits, s'ils sont d'Elohîm, parce que beaucoup de faux 

prophètes sont venus dans le monde. À ceci vous connaissez 

l'Esprit d'Elohîm : tout esprit qui confesse que Yéhoshoua 

Mashiah est venu en chair est d'Elohîm, et tout esprit qui ne 

confesse pas que Yéhoshoua Mashiah est venu en chair n'est 

pas d'Elohîm : c'est celui de l'Anti-Mashiah, dont vous avez 

entendu dire qu'il vient, et maintenant il est déjà dans le monde. 

Petits enfants, vous êtes d'Elohîm, et vous avez remporté la 



117 
 

victoire sur eux, parce que celui qui est en vous est plus grand 

que celui qui est dans le monde. Eux, ils sont du monde. C'est 

pourquoi ils parlent comme étant du monde, et le monde les 

écoute. Nous, nous sommes d'Elohîm. Celui qui connaît 

Elohîm nous écoute, celui qui n'est pas d'Elohîm ne nous 

écoute pas. C'est par là que nous connaissons l'Esprit de 

vérité et l'esprit de l'égarement ». 1 Yohanan 4 : 1-6. 

 

L’apôtre Yohanan déclare qu’il y a deux esprits : l’Esprit 

d’Elohîm et l’esprit d’égarement ou de l’erreur. Les anti-

mashiahs sont dirigés par l’esprit d’égarement. Eux-mêmes 

égarés, ils égarent les milliers de personnes qui les écoutent et 

les fréquentent. 

 

« Celui qui n'est pas avec moi est contre moi et celui qui 

n'assemble pas avec moi disperse. » Loukas 11 : 23. 

 

Or cet esprit agit dans le monde. Par conséquent, les anti-

mashiahs sont du monde, ils parlent comme étant du monde et 

le monde les écoute. Leurs enseignements mensongers cadrent 

tout à fait avec les doctrines et les religions du monde. Par 

exemple, on retrouve la doctrine de la trinité à Babylone, en 

Égypte ou encore en Inde, mais on ne la retrouve nulle part dans 

les Écritures. Cette doctrine ne s’accorde pas avec la Bible, 

mais coïncide tout à fait avec celles des religions polythéistes. 

 

« Car mes pensées ne sont pas vos pensées, et mes voies ne sont 

pas vos voies – déclaration de YHWH. » Yesha’yah 55 : 8. 

 

« Et répondant, il leur dit : Parce qu'il vous a été donné de 

connaître les mystères du Royaume des cieux, mais qu'à eux, 

cela n'a pas été donné. » Matthaios 13 :11. 



118 
 

La doctrine biblique et le mystère du Royaume ne sont pas 

accessibles à ceux qui n’ont pas la foi. Un faux prophète parle 

comme le monde et selon le monde. Alors qu’un serviteur 

d’Elohîm parle selon les Écritures : « Or je vous fais connaître, 

frères, l'Évangile que je vous ai annoncé, que vous avez aussi 

reçu et dans lequel vous demeurez fermes, et par le moyen 

duquel vous êtes sauvés, si vous retenez la parole que je vous 

ai annoncée, à moins que vous n'ayez cru en vain. Car je vous 

ai livré en premier lieu ce que j'avais aussi reçu, que Mashiah 

est mort pour nos péchés, selon les Écritures, et qu'il a été 

enseveli, et qu'il est ressuscité le troisième jour, selon les 

Écritures » (1 Corinthiens 15 : 1-4). Paulos ne s’est pas écarté 

des Écritures, c’est-à-dire de la Torah et des prophètes. Il a 

confirmé et validé les enseignements des serviteurs d’Elohîm 

qui l’ont précédé. Alors que les anti-mashiahs amènent le 

trouble avec des messages erronés, qui veulent réduire à néant 

l’Évangile de la croix, le salut par grâce, la divinité de 

Yéhoshoua. Ces anti-mashiahs c’est l’ivraie dont parlait le 

Seigneur. Ils ressemblent au blé mais la différence se fait à la 

maturation des fruits, car on les reconnait à leurs fruits. 

 

II/ L’ÉGAREMENT 
 

« Et Yéhoshoua répondant, leur dit : Prenez garde que 

personne ne vous égare ». Matthaios 24 : 4. 

 

Le verbe égarer, planao en grec signifie tromper une personne : 

« amener à s'égarer », « conduire hors du droit chemin », 

« conduire hors de la vérité », « mener dans l'erreur », 

« tromper », « être conduit dans l'erreur », « être amené hors du 

chemin de la vertu » ; mais aussi se tromper soi-même : 



119 
 

« pécher », « se séparer ou s'éloigner de la vérité » ou « errer ». 

On peut apostasier à cause de ses fréquentations, mais aussi à 

cause de son mauvais cœur et de sa propre chair. 

 

« Que personne ne vous trompe d'aucune manière. Car il faut 

d'abord que vienne l'apostasie et que se révèle l'homme de 

péché, le fils de la perdition » 2 Thessaloniciens 2 : 3. 

 

Le terme apostasie, apostasia en grec, évoque surtout le fait de 

quitter par soi-même le chemin de la vérité : « action de 

s'éloigner de », « défection », et « désertion ». On retrouve un 

terme comparable, dans Matthaios chapitre 5 au verset 31, qui 

se dit apostasion en grec et signifie « divorce », 

« répudiation », et « lettre de divorce ». L’égarement consiste 

donc à divorcer d’avec Yéhoshoua en tant que chemin, vérité 

et vie pour arpenter un autre chemin et épouser un autre elohîm, 

le mensonge et la mort. 

 

A/ Les trois étapes conduisant à l’apostasie 
 

« Heureux l'homme qui ne marche pas selon le conseil des 

méchants, qui ne s'arrête pas sur la voie des pécheurs et qui 

ne s'assied pas dans l'assemblée des moqueurs, mais qui 

prend plaisir dans la Torah de YHWH, et qui médite sa Torah 

jour et nuit ! Il est comme un arbre planté près des ruisseaux 

d'eaux, qui rend son fruit en sa saison, et dont le feuillage ne 

se flétrit pas. Tout ce qu'il fera réussira. Il n'en est pas ainsi 

des méchants : ils sont comme la balle que le vent chasse au 

loin. C'est pourquoi les méchants ne résistent pas dans le 

jugement ni les pécheurs dans l'assemblée des justes. Car 

YHWH connaît la voie des justes, mais la voie des méchants 

périra. » Tehilim 1. 



120 
 

 

« Ne vous égarez pas : Les mauvaises compagnies corrompent 

les bonnes mœurs ». 1 Corinthiens 15 : 33. 

 

1. Écouter les conseils des méchants 
L’apostasie commence par le fait d’écouter le conseil des 

méchants c’est-à-dire des enseignements erronés, des 

méchancetés sur le Seigneur, sur sa parole ou sur ses enfants 

ainsi que toutes les doctrines anti-bibliques prêchées par les 

démons et leurs serviteurs. 

 

« C'est pourquoi tu leur diras : Voici la nation qui n'écoute pas 

la voix de YHWH, son Elohîm, et qui n'accepte pas la 

correction. La vérité a disparu, elle a été retranchée de leur 

bouche. » Yirmeyah 7 : 28. 

 

Écouter les conseils des méchants a pour effet de retirer la 

vérité de la bouche et par conséquent du cœur du chrétien 

apostat. En effet, c’est de l’abondance du cœur que la bouche 

parle (Loukas 6 : 45). Donc quand le Seigneur déclare que la 

vérité a été retranchée de leur bouche, il parle aussi du cœur. 

Or, comme nous le savons, c’est le Mauvais qui arrache la 

parole qui est semée dans les cœurs (Matthaios 13 : 19), ce sont 

donc ces personnes elles-mêmes qui donnent accès à l’ennemi.  

 

« Car c'est un peuple rebelle, des enfants menteurs, des enfants 

qui ne veulent pas écouter la Torah de YHWH, qui disent aux 

voyants : Ne voyez pas ! Et aux prophètes : Ne nous 

prophétisez pas des vérités ! Dites-nous des choses flatteuses, 

prophétisez des illusions ! Retirez-vous du chemin, 

détournez-vous du sentier, éloignez de notre présence le Saint 

d'Israël. »  Yesha’yah 30 : 9 à 11. 



121 
 

 S’arrêter sur la voie des pécheurs 
Après avoir écouté les conseils des méchants, le chrétien 

apostat quitte le chemin de la vie pour s’arrêter sur le chemin 

de la mort, sur la voie des pécheurs.  

 

« Entrez par la porte étroite, parce que large est la porte, et 

spacieux est le chemin qui mène à la perdition, et il y en a 

beaucoup qui entrent par elle. Car étroite est la porte, et rétréci 

le chemin qui mène à la vie, et il y en a peu qui le trouvent. » 

Matthaios 7 : 13-14. 

 

« Vous couriez bien. Qui vous a arrêtés pour que vous ne soyez 

plus persuadés par la vérité ? La persuasion trompeuse ne 

vient pas de celui qui vous appelle. Un peu de levain fait lever 

toute la pâte. J'ai cette confiance en vous dans le Seigneur que 

vous n'aurez pas d'autre pensée. Mais celui qui vous trouble, 

quel qu'il soit, en portera la condamnation. » Galates 5 : 7. 

 

2. S’asseoir dans l’assemblée des moqueurs 
Enfin, le chrétien apostat finit par s’asseoir dans une assemblée 

où les membres se moquent du Seigneur par leurs 

enseignements et par leur comportement. 

 

« YHWH ! Tu sais tout, souviens-toi de moi, visite-moi, venge-

moi de ceux qui me persécutent ! Ne m'enlève pas, tandis que 

tu te montres lent à la colère ! Sache que je supporte l'insulte à 

cause de toi. J'ai trouvé tes paroles, je les ai dévorées. Tes 

paroles ont fait la joie et l'allégresse de mon cœur, car ton Nom 

est invoqué sur moi, YHWH, Elohîm Tsevaot ! Je ne me suis 

pas assis dans l'assemblée des moqueurs et je ne m'y suis pas 

réjoui. Mais je me suis assis solitaire à cause de ta main, car 

tu me remplissais d'indignation. » Yirmeyah 15 : 15-17. 



122 
 

« La vérité a disparu et quiconque se détourne du mal se fait 

dépouiller. YHWH l'a vu, et cela a déplu à ses yeux parce qu'il 

n'y a plus de droiture. » Yesha’yah 59 : 15. 

 

B/ Le blasphème contre le Saint-Esprit 
 

« Frères, si quelqu'un parmi vous s'est égaré loin de la vérité, 

et qu'un autre l'y ramène, qu'il sache que celui qui ramènera 

un pécheur de l'égarement de sa voie, sauvera une âme de la 

mort et couvrira une multitude de péchés » Yaacov 5 :19-20. 

 

Le chrétien qui s’égare peut-être ramené à la foi authentique. 

Mais l’égarement peut aussi aboutir à un point de non-retour et 

à commettre le péché impardonnable. 

 

« Alors, on lui amena un démoniaque aveugle et muet, et il le 

guérit, de sorte que l'aveugle et muet parlait et voyait. Et toutes 

les foules en furent étonnées et elles disaient : Celui-ci n'est-il 

pas le Fils de David? Mais les pharisiens ayant entendu cela, 

disaient : Celui-ci ne chasse les démons que par Béelzéboul, le 

chef des démons. Mais Yéhoshoua connaissant leurs pensées, 

leur dit : Tout royaume divisé contre lui-même, sera réduit en 

désert, et toute ville ou maison divisée contre elle-même, ne 

subsistera pas. Et si Satan chasse Satan, il est divisé contre lui-

même. Comment donc son royaume subsistera-t-il ? Et si je 

chasse les démons par Béelzéboul, par qui vos fils les chassent-

ils ? C'est pourquoi ils seront eux-mêmes vos juges. Mais, si 

c’est par l’Esprit d'Elohîm que moi, je chasse les démons, le 

Royaume d'Elohîm est donc venu jusqu'à vous. Ou, comment 

quelqu'un peut-il entrer dans la maison d'un homme fort et 

piller ses biens s’il n’a d’abord lié cet homme fort ? Et alors il 

pillera sa maison. Celui qui n'est pas avec moi est contre moi, 



123 
 

et celui qui n'assemble pas avec moi, disperse. C'est pourquoi 

je vous dis que tout péché et tout blasphème sera remis aux 

humains, mais le blasphème contre l'Esprit, ne sera pas remis 

aux humains. Et quiconque aura parlé contre le Fils d'humain, 

cela lui sera remis ; mais quiconque aura parlé contre le Saint-

Esprit, cela ne lui sera remis ni dans cet âge ni dans celui qui 

est à venir. Ou produisez un arbre beau et son fruit beau, ou 

produisez un arbre pourri et son fruit pourri, car on connaît 

l'arbre par le fruit. Progénitures de vipères, comment pourriez-

vous dire de bonnes choses, méchants comme vous l'êtes ? Car 

c'est de l'abondance du cœur que la bouche parle. L'être 

humain bon tire de bonnes choses du bon trésor de son cœur et 

l'être humain méchant tire de mauvaises choses de son mauvais 

trésor. Mais je vous dis que le jour du jugement, les humains 

rendront compte de toute parole vaine qu'ils auront prononcée. 

Car tu seras justifié par tes paroles et tu seras condamné par 

tes paroles. » Matthaios 12 : 22-37. 

 

1. La vanité des paroles 
Dans cet extrait du livre de Matthaios, le Seigneur avait délivré 

un homme qui était possédé. Au lieu de glorifier Elohîm, les 

pharisiens ont attribué ce miracle à Béelzéboul, le prince des 

mouches, c’est-à-dire à Satan. Le Seigneur Yéhoshoua 

reprocha aux pharisiens la vanité de leurs paroles. Cela signifie 

que le blasphème contre le Saint-Esprit commence d’abord par 

des paroles vaines : paroles mensongères ou vides de sens. Or 

les pharisiens, qui étaient des docteurs, connaissaient la Torah 

et ils savaient que le Nom d’Elohîm ne devait pas être utilisé 

de manière vaine selon Shemot chapitre 20 verset 7. Donc ils 

savaient qu’il ne fallait pas blasphémer. 

 

On va tous devoir rendre compte de ces paroles vaines qu’on 



124 
 

aura prononcées. C’est pourquoi lorsque vous n’êtes pas sûr 

qu’un frère ou une sœur fait les œuvres d’Elohîm, il faut 

s’abstenir de parler et attendre une conviction du Seigneur. Ne 

vous précipitez pas, n’accusez pas un serviteur d’Elohîm d’être 

un gourou ou un sorcier de peur que vous ne blasphémiez 

contre son Esprit. 

 

2. L’attribution de l’œuvre d’Elohîm à Satan 
Ici, il était évident que le miracle était l’œuvre du Saint-Esprit. 

Car si Yéhoshoua homme a pu guérir, délivrer, amener les gens 

à la foi… c’était grâce au Saint-Esprit, car comme il l’a si bien 

dit, on reconnait l’arbre grâce à ses fruits. Et toutes ses œuvres 

étaient fondées sur l’amour du Seigneur pour les humains. 

Attribuer ces œuvres à Satan revient à remettre en question cet 

amour. N’oublions pas que les œuvres témoignent du Seigneur 

et que toutes ces choses constituent des preuves des choses 

invisibles qui doivent servir lors du jugement contre les 

incrédules. 

 

3. Un péché volontaire et impardonnable 
« Car, si nous péchons volontairement après avoir reçu la 

connaissance précise et correcte de la vérité, il ne reste plus de 

sacrifice pour les péchés, mais une attente terrible du jugement 

et l'ardeur d'un feu qui doit dévorer les adversaires. Quelqu'un 

a-t-il rejeté la Torah de Moshé ? Il meurt sans miséricorde sur 

la déposition de deux ou de trois témoins. Combien pire pensez-

vous que sera le châtiment dont sera jugé digne celui qui aura 

foulé aux pieds le Fils d'Elohîm, et qui aura considéré comme 

une chose profane le sang de l'alliance par lequel il a été 

sanctifié, et qui aura insulté l'Esprit de grâce ? »  Hébreux 10 : 

26-29. 

 



125 
 

Les pharisiens savaient au fond d’eux que Yéhoshoua était un 

serviteur d’Elohîm : « Mais il y avait un homme d'entre les 

pharisiens, du nom de Nikodemos, un des chefs des Juifs. 

Celui-ci vint de nuit vers Yéhoshoua et lui dit : Rabbi, nous 

savons que tu es un Docteur venu d'Elohîm, car personne ne 

peut produire les signes que, toi, tu produis, à moins 

qu'Elohîm ne soit avec lui. » (Yohanan 3 : 1-2). Secrètement, 

les pharisiens reconnaissaient que les œuvres de Yéhoshoua 

témoignaient de lui et qu’il était forcément issu d’Elohîm. Mais 

en public, ils déclaraient qu’il était possédé d’un esprit impur. 

Or c’était le Saint-Esprit qui agissait au travers de Yéhoshoua. 

Autrement dit, ils prétendaient que l’Esprit d’Elohîm était un 

esprit impur tout en sachant qu’ils mentaient.  

 

« Amen, je vous dis que tous les péchés seront remis aux fils 

des humains, ainsi que les blasphèmes par lesquels ils auront 

blasphémé. Mais quiconque aura blasphémé contre le Saint-

Esprit n'a pas de rémission pour toujours, mais il est passible 

du jugement éternel. Parce qu'ils disaient : Il a un esprit 

impur. » Markos 3 : 28-30. 

 

C’est justement parce que c’est un péché volontaire, commis 

par des personnes qui ont la connaissance, que le blasphème 

contre le Saint-Esprit est impardonnable. En effet, si un 

chrétien pèche en attribuant les œuvres d’Elohîm à Satan, par 

manque de connaissance, le Seigneur va vouloir l’éclairer. Le 

péché devient impardonnable lorsque la personne est 

consciente qu’elle ment ou qu’elle possède suffisamment de 

connaissances pour ne pas faire ce genre d’erreur. C’est donc 

un péché qui concerne exclusivement les croyants, ceux qui 

connaissent la Torah ou les Évangiles. Les païens ne peuvent 

donc pas blasphémer contre le Saint-Esprit. 



126 
 

« Si quelqu'un voit son frère péchant d'un péché qui n'est pas 

vers la mort, il demandera et il lui donnera la vie : pour ceux 

dont le péché n'est pas vers la mort. Il y a un péché qui est vers 

la mort. Ce n'est pas au sujet de celui-là que je dis de prier. 

Toute injustice est un péché, mais il y a un péché qui n'est pas 

vers la mort ».1 Yohanan 5 :16. 

 

4. Fouler aux pieds le sang de l’alliance,  

outrager l’Esprit de grâce 
« YHWH dit : Mon Esprit ne contestera pas pour toujours avec 

l'être humain, car il n'est que chair et ses jours seront de 120 

ans. » Bereshit 6 : 3. 

 

La méchanceté des êtres humains avait atteint un point tel que 

le Seigneur avait décidé de retirer son Esprit. Mais cet Esprit 

va revenir des milliers d’années après, grâce à l’œuvre de la 

croix. Le Seigneur Yéhoshoua, par son sacrifice, va obtenir du 

Père à nouveau le don de l’Esprit. L’Esprit qui agit dans les 

enfants d’Elohîm nous a été accordé grâce à l’œuvre de la 

croix. Donc blasphémer contre l’Esprit c’est aussi fouler aux 

pieds l’œuvre de la croix et outrager l’Esprit de grâce. En effet, 

on ne peut pas dissocier l’Esprit de Yéhoshoua de l’Esprit 

Saint, parce que c’est son Esprit. La croix est le paroxysme de 

l’amour du Père, c’est la base de la foi chrétienne, la base de 

notre prédication (1Corinthiens 15).  

 

5. Les étapes conduisant à l’esprit d’égarement 
Il existe plusieurs étapes conduisant à l’esprit d’égarement. 

D’abord, l’Esprit est attristé : « Et n'attristez pas le Saint-Esprit 

d'Elohîm, par lequel vous avez été marqués d’un sceau pour le 

jour de la rédemption ». (Éphésiens 4 : 30).  

 



127 
 

Ensuite, si on persévère dans ce péché, l’Esprit est éteint : 

« N'éteignez pas l'Esprit. » (1 Thessaloniciens 5 : 19). Et là, 

c’est la mort spirituelle. Le chrétien apostat rentre dans la 

religion, dans le légalisme, dans le formalisme. Il devient 

membre de l’église de Sardes qui a la réputation d’être vivante 

mais qui est morte. 

 

Enfin, l’Esprit est retiré : « C'est pourquoi souviens-toi donc 

d'où tu es tombé, repens-toi et fais les premières œuvres. 

Autrement, je viens à toi à toute vitesse, et j'ôterai ton 

chandelier de sa place si tu ne te repens pas. » (Apokalupsis 

2 : 5). Le Saint-Esprit est représenté par un chandelier, par 

conséquent ôter le chandelier équivaut à ôter l’Esprit. Et quand 

l’Esprit est retiré d’un chrétien, il est remplacé par l’esprit 

d’égarement. 

 

« Et à cause de cela, Elohîm leur envoie l'efficacité 

d'égarement pour qu'ils croient au mensonge, afin que tous 

ceux qui n'ont pas cru à la vérité, mais qui ont pris plaisir à 

l'injustice soient condamnés. » 2 Thessaloniciens 2 : 11. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



128 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



129 
 

CONCLUSION  
 

Nous sommes dans les derniers jours selon les Écritures et les 

événements mondiaux. Beaucoup de chrétiens abandonnent la 

foi comme Hymenaïos et Alexandros. Il y a de plus en plus de 

gens qui ont une croyance intellectuelle, mais très peu ont la 

foi. La vérité ayant disparu, la foi qui découle de cette vérité a 

aussi disparu.  

 

« Mon fils Timotheos, voici le commandement que je te confie, 

conformément aux prophéties faites précédemment sur toi, afin 

que par elles tu combattes le bon combat, en ayant la foi et une 

bonne conscience. Quelques-uns ayant rejeté celle-ci ont fait 

naufrage quant à la foi. De ce nombre sont Hymenaïos et 

Alexandros que j'ai livrés à Satan afin qu'ils apprennent à ne 

pas blasphémer. » 1 Timotheos 1 : 18-20.  

 

La foi est comme un voyageur qui navigue avec son bateau sur 

un fleuve rempli de dangers qu’il doit en permanence éviter.   

 

Prenons donc exemple sur ceux qui ont gardé la foi jusqu’à leur 

mort : 

« J'ai combattu le bon combat, j'ai terminé la course, j'ai gardé 

la foi. Désormais m'est réservée la couronne de justice. Le 

Seigneur, le juste Juge, me la remettra en ce jour-là, et non 

seulement à moi, mais aussi à tous ceux qui auront aimé son 

apparition. » 2 Timotheos 4 : 7-8.  

 

Comment garder la foi ? 

D’abord, il faut s’assurer qu’on a une foi qui est issue de la 

parole d’Elohîm. Une personne qui se rend compte que ce 



130 
 

n’était pas la bonne source ni le bon moyen doit se replonger 

dans la parole. Ensuite, il ne faut pas s’éloigner de la source de 

la foi. Il faut être un amoureux des Écritures et du Seigneur. 

Lire la bible et prier pour recevoir la force dont on a besoin 

pour garder la foi. Il faut avoir les regards fixés sur le Seigneur 

Yéhoshoua, notre Maître. Et surtout ne jamais se focaliser sur 

ses problèmes, sur les humains, sur le monde et ses biens.  

 

« Nous donc aussi, puisque nous sommes entourés d'une si 

grande nuée de témoins, mettons de côté tout fardeau, et le 

péché qui nous entoure avec habileté, et courons avec 

persévérance dans l'arène qui est placée devant nous, fixant 

les yeux sur Yéhoshoua, l'auteur de la foi et qui la mène à la 

perfection. En échange de la joie qui lui était réservée, il a 

souffert la croix, ayant méprisé la honte, et il s'est assis à la 

droite du trône d’Elohîm. » Hébreux 12 : 1-2.  

 

Enfin, il faut côtoyer les bonnes personnes, parce que les 

mauvaises compagnies corrompent les bonnes mœurs. Alors 

que celui qui côtoie les sages devient sage. Or l’aboutissement 

de la sagesse c’est la crainte du Seigneur.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



131 
 

À lire sans modération : 

 

Or la foi est la substance de choses qu'on espère, une 

conviction de celles qu'on ne voit pas. Car c'est par elle que les 

anciens ont obtenu le témoignage. Par la foi, nous comprenons 

que les âges ont été mis en ordre par la parole d'Elohîm, de 

sorte que les choses qui se voient proviennent de celles qui ne 

sont pas exposées à la vue. Par la foi, Abel offrit à Elohîm un 

sacrifice plus excellent que Qayin, et par elle il obtint le 

témoignage d'être juste, parce qu'Elohîm rendait témoignage 

de ses offrandes. Et c'est par elle qu'il parle encore, quoique 

mort. Par la foi, Hanowk fut enlevé pour ne pas voir la mort, et 

il ne parut plus parce qu'Elohîm l'avait enlevé. Car, avant son 

transfert, il avait obtenu le témoignage d'avoir été agréable à 

Elohîm. Or il est impossible de lui être agréable sans la foi, car 

il faut que celui qui s'approche d'Elohîm croie que celui-ci est 

et qu'il est le rémunérateur de ceux qui le cherchent. Par la foi, 

Noah, ayant été divinement averti au sujet des choses qui ne se 

voyaient pas encore, craignit et construisit l'arche pour le salut 

de sa famille. Et c'est par elle qu'il condamna le monde et 

devint héritier de la justice qui est selon la foi. Par la foi, 

Abraha étant appelé, obéit, pour aller sur la terre qu'il devait 

recevoir en héritage, et il partit sans savoir où il allait. Par la 

foi, il séjourna comme un étranger sur la terre de la promesse, 

habitant sous des tentes avec Yitzhak et Yaacov, héritiers avec 

lui de la même promesse. Car il attendait la ville qui a des 

fondements, celle dont Elohîm est l'architecte et le 

constructeur. Par la foi aussi, Sarah elle-même reçut la force 

pour la conception d’une postérité, et elle enfanta hors d'âge, 

parce qu’elle jugea fidèle celui qui avait promis. C'est 

pourquoi aussi d'un seul, et qui était déjà atteint par la mort, 

sont nés des gens comme les étoiles du ciel, en multitude, et 



132 
 

comme le sable qui est sur le rivage de la mer qu'on ne peut 

compter. Tous ceux-là sont morts dans la foi, sans avoir obtenu 

les promesses, mais ils les ont vues de loin, et ont été persuadés 

et les ont saluées, et ils ont confessé qu'ils étaient étrangers et 

voyageurs sur la Terre. Car ceux qui parlent ainsi montrent 

qu’ils cherchent leur pays natal. Et s'ils avaient en effet gardé 

à l'esprit celui d'où ils étaient sortis, ils auraient eu le temps 

d'y retourner. Mais maintenant, ils en désirent un meilleur, 

c'est-à-dire un céleste. C'est pourquoi Elohîm n'a pas honte 

d'être appelé leur Elohîm, parce qu'il leur a préparé une ville. 

Par la foi, Abraham étant éprouvé, offrit Yitzhak. Celui qui 

avait reçu les promesses, offrit même son fils unique, lui à qui 

il avait été dit : C’est en Yitzhak que ta postérité sera appelée. 

Il estimait qu'Elohîm pouvait même ressusciter d'entre les 

morts. C'est pourquoi il le retrouva aussi en parabole. Par la 

foi, Yitzhak bénit Yaacov et Ésav, en vue des choses à venir. 

Par la foi, Yaacov mourant, bénit chacun des fils de Yossef et 

adora, appuyé sur l'extrémité de son bâton. Par la foi, Yossef 

mourant, fit mention de la sortie des fils d'Israël et il donna des 

ordres au sujet de ses os. Par la foi, Moshé, à sa naissance, fut 

caché pendant trois mois par ses parents, parce qu'ils virent 

que l'enfant était beau, et ils ne craignirent pas l'ordre du roi. 

Par la foi, Moshé devenu grand, refusa d'être appelé fils de la 

fille de pharaon, choisissant d'être maltraité avec le peuple 

d'Elohîm, plutôt que d'avoir pour un temps la jouissance du 

péché. Estimant l'opprobre du Mashiah comme une richesse 

plus grande que les trésors de l'Égypte, car il regardait plus 

loin, vers la rémunération. Par la foi, il quitta l'Égypte, sans 

craindre la fureur du roi, car il demeura ferme, comme voyant 

celui qui est invisible. Par la foi, il fit la Pâque et l'aspersion 

du sang, afin que le destructeur des premiers-nés, ne les touche 

pas. Par la foi, ils traversèrent la Mer Rouge comme au travers 



133 
 

d'un lieu sec, tandis que les Égyptiens qui en firent la tentative 

furent engloutis. Par la foi, les murs de Yeriycho tombèrent, 

après qu'on en eut fait le tour pendant sept jours. Par la foi, 

Rahab la prostituée, ne périt pas avec les rebelles, parce qu'elle 

avait reçu les espions en paix. Et que dirai-je encore ? Car le 

temps me manquerait pour parler de Guid'ôn, et de Barak, et 

de Shimshôn, et de Yiphtah, et de David, et de Shemouél, et des 

prophètes, qui, par le moyen de la foi, vainquirent des 

royaumes, exercèrent la justice, obtinrent des promesses, 

fermèrent les gueules des lions, éteignirent la force du feu, 

échappèrent au tranchant de l'épée, furent fortifiés à partir de 

la faiblesse, devinrent forts dans la bataille et mirent en fuite 

des armées étrangères. Des femmes recouvrèrent leurs morts 

par le moyen de la résurrection. Mais d'autres furent torturés, 

n'acceptant pas la rédemption afin d'obtenir une meilleure 

résurrection. Mais d'autres ont reçu leur épreuve par des 

moqueries et des fouets, et même par des liens et de la prison. 

Ils furent lapidés, sciés, mis à l’épreuve. Ils moururent par 

meurtre de l’épée. Ils étaient vagabonds, vêtus de peaux de 

brebis, de peaux de chèvres, ils étaient dans le besoin, 

oppressés, maltraités, eux dont le monde n'était pas digne, 

égarés dans les régions inhabitées et dans les montagnes, et 

dans les cavernes et dans les trous de la Terre. Et tous ceux-là, 

bien qu’ayant reçu un bon témoignage à cause de leur foi, n'ont 

pourtant pas obtenu la promesse. Elohîm ayant pourvu quelque 

chose de meilleur pour nous, afin qu’ils ne soient pas rendus 

parfaits sans nous. Hébreux 11.  

 

 

 

 

 



134 
 

Tableau d’aide 

Anti-mashiah : AntiMashiah Mishlei : Proverbes 

Apokalupsis : Apocalypse Miykayah : Michée 

Bamidbar : Nombres Moshé : Moïse 

Bereshit : Genèse Paulos : Saul 

Chabaqquwq : Habakuk Petros : Pierre 

Chavvah : Eve Shelomoh : Salomon 

Daniye’l : Daniel Shim’ôn : Siméon 

Devarim : Deutéronome Shemouél : Samuel 

Ekklésia : Assemblée Tehilim : Psaumes 

Éliy`ezer : Éliézer 

Éliyah : Élie 

Timotheos : Timothée 
Titos : Tite 

Éliysha : Élisée 

Esav : Ésaü 

Qohelet : Écclésiaste 

Yarden : Jourdain 

Hanowk : Hénoc 

Hoshea : Osée 

Yaacov : Jacob 

Vayiqra : Lévitique 

Iyov : Job Yéhoshoua : Jésus 

Kaleb : Caleb Yéhoshoua : Josué 

Kena’an : Canaan Yéhouda : Juda 

Kena'ânéens : Cananéens Yesha’yah : Esaïe 

Loukas : Luc 

Malkiy-Tsédeq : Melchisédech 

Yeroushalaim : Jérusalem 

Markos : Marc Yirmeyah : Jérémie 

Mashiah : Messie Yitzhak : Isaac 

Matthaios : Matthieu Yohanan : Jean 

Melakhim : Rois  

 



135 
 

Du même auteur…  

 

• L'appel, Édition 2002. 

• L’appel au Ministère, Édition 2005. 

• Le feu étranger dans les églises, Édition 2006. 

• La Captivité de l’Évangile, Édition 2009, traduit en 

anglais, créole haïtien, allemand, arabe, lingala, italien 

et roumain. 

• Pasteur ou chef d’entreprise, Édition 2010, traduit en 

anglais, espagnol, portugais, italien, roumain et suédois. 

• La prophétie biblique – la guerre entre les deux 

postérités, Édition 2011. 

• Entre les mains du potier, Édition 2012, traduit en 

anglais, allemand et roumain. 

• Entre les mains du potier, Nouvelle Édition 2012. 

• Le blé et l’ivraie, Édition 2012, traduit en arabe, italien 

et roumain. 

• Le blé et l’ivraie, Nouvelle Édition 2012, traduit en 

arabe, italien et roumain. 

• L’esprit de Jézabel, Édition 2012, traduit en anglais. 

• Église influente ou influencée, Édition 2007 

• Église influente ou influencée, Édition 2013, traduit en 

mandarin, italien et roumain. 

• Église influente ou influencée, Réédition 2013.  

• Les fruits de l’Esprit, Édition 2013, traduit en anglais et 

portugais. 

• Les fruits de l’Esprit, Nouvelle Édition 2013. 

• L’église de Laodicée, Édition 2014, traduit en roumain. 

• L’église de Laodicée, Nouvelle Édition 2014. 



136 
 

• La marche avec Elohîm, Édition 2017, traduit en 

anglais et macédonien.  

• Yéhoshoua Mystère révélé, Édition 2017, traduit en 

anglais. 

• La marche avec Elohîm, Nouvelle Édition 2018, traduit 

en macédonien. 

• La séparation entre la postérité de Yitzhak et Yishmaël, 

Édition 2021. 

• La foi, Édition 2022. 

 

 

À venir… 

 

• L’animalité de l’être humain 

• Le combat spirituel 

• Le langage d’Elohîm 

• Le Congo 

• La Bible de Yéhoshoua Mashiah (BYM) : Pourquoi 

cette traduction ? 

• Yéhoshoua Mystère révélé, Nouvelle édition 

• L’appel au ministère, Nouvelle édition 

• Connaître son identité et sa position en Mashiah 

• L’idolâtrie 

• La grâce 

• La trinité 

 

 


	POCHETTE A5 LA FOI
	LA FOI - version du 24 fev

